
 

 

Fachgeschichten 
Historische Köpfe und Vorgänger- 
institutionen des Bonner Instituts  

für Orient- und Asienwissenschaften 
 
 
 
 

Herausgegeben von  
Harald Meyer 

und 
Ulrich Vollmer 

 
 
 
 
 
 
 
 

ORIENTIERUNGEN 
Themenband 2025 

 
 
 
 
 
 
 

 OSTASIEN Verlag 



 

 

Inhalt 
  
Harald MEYER VII 

Vorwort  

  
Paul SCHOPPE 1 

Die Geschichte des Bonner Seminars für Orientalische Sprachen (SOS):  
Die ersten zwei Jahrzehnte (1959–1979) 

 

  
Christine SCHIRRMACHER 41 

Die falsche Berufswahl für Paul Kahle? Das Studium der Theologie  
und der Dienst als Pfarrer als unabdingbare Voraussetzungen  
für Paul Kahles Werdegang zum Forscher von Weltrang 

 

  
Ulrich VOLLMER 63 

Paul Kahle als Bonner Wissenschaftsmanager  

  
Hendrik GROTH und Harald MEYER 95 

Über die Botschaft Japans in Berlin zurück an die Universität Bonn:  
Oscar Kressler (1876–1970) und sein Teilnachlass aus dem Jahre 2025 

 

  
Daniel GERICHHAUSEN, ITŌ Tomohide, YUKAWA Shirō und Reinhard ZÖLLNER 113 

Ein Badener in Bonn:  
Friedrich Max Trautz und die Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität 

 

  
Oliver KESSLER 127 

Heinrich Lützeler, Willi Graf und die „Weiße Rose“: Einige Neufunde  
zur Rolle Heinrich Lützelers innerhalb der Deutschen Widerstandsbewegung  
im Kontext bereits bekannter Quellen 

 

  
Sevgi AĞCAGÜL 175 

Im Wandel der Institutionen:  
Geschichte der Türkisch-Studien an der Universität Bonn 

 

Martin Hanke
Rechteck



VI Inhalt

Anhang: Stimmen der Erinnerung 

Berthold DAMSHÄUSER 199 

Indonesisch in Bonn: Kleine Geschichte eines universitären Lehrfachs 

Wolfgang KUBIN 207 

Von Erdbeerfeldern, Rauchschwaden und Tischtennisplatten:  
Ein engagierter Essay zum „alten SOS“ 

LI Xuetao [üs. von Kathrin BODE, Luna Camille BÜMA und Philipp ISAAK] 217 

Lu Yi, ein früher chinesischer Austauschstudent an der Universität Bonn  



 

 

Im Wandel der Institutionen:  
Geschichte der Türkisch-Studien an der Universität Bonn 

Sevgi AĞCAGÜL 

1 Turcica und orientalia: Die Anfänge 

Despite Turkish being part of the language education, nei-
ther Turkish studies nor linguistic Turkology form an in-
stitutionalized part of Oriental studies in Bonn today.1 

Diese Beobachtung aus dem Jahre 2010 vermittelt zunächst einmal ein bescheidenes 
Bild. Und doch spiegelt sie die damalige Situation am Institut für Orient- und Asien-
wissenschaften wider. Tatsächlich waren Studien zu türkischen2 Themen im Vergleich 
zu anderen orientalia im Laufe der Entwicklung der beteiligten Disziplinen durchaus 
unterrepräsentiert – an der Universität Bonn wie auch andernorts im deutschsprachi-
gen Raum. Dieser tat sich bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts nämlich recht schwer 
damit, türkische Studien in einem akademischen Rahmen zu institutionalisieren. Laut 
Hedda Reindl-Kiel 

hängt [dies] zum einen damit zusammen, dass die Türken nicht bildungshistorisch gea-
delt waren so wie die schon in der Klassischen Antike dokumentierten Perser; zum an-
deren hatten sie auch nicht, so wie die Araber, den Stifter einer Weltreligion hervorge-
bracht, mit dem sich die christliche Theologie auseinandersetzen konnte. Darüber hin-
aus war die gesamte deutsche Nahostforschung ausschließlich rückwärtsgewandt histo-
risch ausgerichtet; erst im späten 19. Jh. richtete das Bestreben, mit Engländern und 
Franzosen kolonial gleichzuziehen, das Zeitgeschehen stärker in den Fokus.3 

Türkische Studien an deutschen Universitäten wurden seit den ersten Tagen der 
deutschsprachigen Orientalistik gewöhnlich in orientalistischen oder islamwissen-
schaftlichen Einrichtungen betrieben. Und auch wenn die Orientalistik bereits im 19. 
Jh. philologische Ausdifferenzierungen erkennen ließ,4 gelang es türkischen Studien 
nicht notwendigerweise, sich prominenter zu positionieren, sich gar zu emanzipieren: 

                                                                      
1 Herzog 2010, 47. 
2 Der Einfachheit halber verwende ich in diesem Beitrag „türkisch“ in der Regel in einem übergrei-

fenden Sinne und somit auch synonym für „osmanisch/osmanistisch“ und „turkologisch“. Wo 
nötig, wähle ich den jeweils spezifischeren Begriff. 

3 Reindl-Kiel 2018a, 201. Eine Ausnahme bildet Wien, wo bereits im 18. Jahrhundert Osmanisch 
gelehrt und 1754 die Kaiserlich-Königliche Orientalische Akademie gegründet wurde (Herzog 
2010, 30f). 

4 Vgl. Herzog 2010, 7-19 sowie die dort zitierte Literatur. 



176 Sevgi AĞCAGÜL  
 

 

Die Tatsache, daß das Türkische insbesondere in der Literatursprache enge Beziehungen 
zum Arabischen und Persischen hatte, führte zwangsläufig zu einer wissenschaftlichen 
Verquickung von Unterricht und philologischen Studien dieser Sprachen. Die türkische 
Sprache und ihre Erforschung wurden in den unterrichts-, später auch in den wissen-
schaftsorganisatorischen Rahmen der Islamwissenschaft eingegliedert. Das erwies sich für 
diese Studien lange Zeit als nützlich und fördernd, später aber, als man der Ausdehnung 
unserer Kenntnisse in bezug auf die Vergangenheit und Gegenwart der Gesamtheit der 
Turksprachen und der Entstehung der modernen Sprachwissenschaft Rechnung trug, 
wirkte und wirkt dieser Arbeitsrahmen, der seine Existenz einer realen philologischen 
Konzeption verdankt, die aber heute unter sprachwissenschaftlichen Gesichtspunkten 
sehr veraltet ist, immer mehr als Bremsklotz der Entwicklung unserer Disziplin.5 

Fraglich dürfte auch sein, wie groß zu jener Zeit die Bereitschaft für diese Verquickung 
tatsächlich war; hierzu sei exemplarisch der Altaist Johannes Benzing zitiert: 

Da […] die Turkologie zu einem nur widerwillig mitarbeitenden Anhängsel der Arabis-
tik und Islamwissenschaft geworden war, während das Mongolische und Mandschuri-
sche Stiefkinder der Sinologie blieben und das Tungusische fast ganz verwaist war, so 
waren die Hemmnisse für ein weiteres Arbeiten auf diesem Gebiete groß.6 

Kurzum, die Beschäftigung mit dem Türkischen (und dem Osmanischen) war laut 
Christoph Herzog “what it had been before: an additional expertise of Orientalist 
philologists, studied and researched mostly casually.” Nur wenige betätigten sich 
hauptamtlich auf diesem Gebiet. “Even today”, so Herzog weiter, “Turkology and 
Turkish studies in Germany have remained entangled institutionally within the broad 
field of Oriental (or Islamic) studies.” Ein weiterer Grund für die geringe Repräsentanz 
könnte nach Herzog auch im Umstand liegen, dass türkische Geschichte nicht ge-
trennt von der Geschichte des Osmanischen Reiches betrachtet werden könne, diese 
wiederum nicht von der des Nahen Ostens. Hinzu kommt, dass sich eine Hierarchisie-
rung unter den drei nahöstlichen Sprachen eingebürgert habe, nach der Türkisch an 
dritter Stelle hinter Persisch und Arabisch rangiert(e).7 

                                                                      
5 Hazai 1978, 12. 
6 Benzing 1953, 6. 
7 Herzog 2010, 18. Aspekte der Geschichte turkologischer Forschungen in Europa (und darüber 

hinaus) sind nachzulesen in: Benfey 1869, 744-749; Babinger 1919; Littmann 1942; Benzing 
1953, 1-15; Flemming 1975; Hazai 1978, 11-16; Váry 1978; Scheinhardt 1979; Kreiser und Kara-
sek 1987; Menges 1995, 1-10; Kreiser 1997; Gül 2006; Herzog 2010; Şenlik 2021. İleri 1991 skiz-
ziert Wesen und Aufgaben turkologischer Forschung und Hochschulbildung in Deutschland und 
plädiert dabei für einen notwendigen Strukturwandel, den die deutschen Turkologien zu bewälti-
gen haben, um den Anforderungen der ab den späten 1960er Jahren (in der damaligen Bundesre-
publik Deutschland) initiierten Hochschulreform zu entsprechen. İleris Forderungen beziehen 
sich allerdings hauptsächlich auf einen Beitrag der deutschen Turkologie zur Förderung und Ent-



 Im Wandel der Institutionen: Geschichte der Türkisch-Studien an der Universität Bonn 177 
 

 

Dies gilt auch für die Universität Bonn. Andererseits waren türkische Studien über 
nahezu die gesamte Zeit des Bestehens der Universität in der einen oder anderen Form 
Bestandteil der akademischen Betätigung mit orientalischen Themen – auch wenn sie zu 
keiner Zeit mit einem einschlägigen Lehrstuhl gesegnet waren.8 Dennoch konnten sich 
türkische Studien phasenweise bis zu einem gewissen Grad entfalten. Dieser Beitrag will 
Stationen dieser Entwicklung kurz abbilden.9 Dabei soll vor allem herausgestellt werden, 
wie türkische Themen in der Lehre behandelt wurden und welche organisatorischen und 
curricularen Formen sie im Laufe der Zeit im Rahmen von Strukturierungs- und 
Umstrukturierungsmaßnahmen angenommen haben. 

2 Turcica an der Universität Bonn 1818–1959 

Bereits sehr früh nach der Gründung der Universität im Jahre 1818 begann die Be-
schäftigung mit türkischem Schrifttum. Einen ersten wichtigen Schritt dürfte hierbei 
der Erwerb einiger türkischer (osmanischer) Drucke darstellen, die im Jahre 1821 für 
die Bonner Universitätsbibliothek angeschafft wurden.10 Eine mehr oder weniger 
kontinuierliche Berücksichtigung des Türkischen setzte allerdings erst ab dem zweiten 
Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts ein.11 

2.1 Türkische Studien vor der Gründung des Orientalischen Seminars 

Laut der Vorlesungsverzeichnisse12 der Universität Bonn wurden ab dem Sommer-
halbjahr13 1820 die „Morgenländischen Sprachen“ Hebräisch, Arabisch und Sanskrit 
                                                                      

wicklung von Türkisch an Schulen – somit der Lehramtsausbildung. Soysal und Eren 1977 ent-
hält Aufstellungen von Einrichtungen (weltweit u. inkl. der ehemaligen DDR), in denen türkische 
Studien vertreten waren oder sind. 

08 Die Geschichte der Orientalistik an der Universität Bonn wird u. a. in Conermann 2018 skizziert. 
Eine kompakte Darstellung ist Schützinger et al. 1998. Das Wirken ausgewählter Orientalisten 
und Asienwissenschaftler ist in Meyer, Schirrmacher und Vollmer 2018 festgehalten. 

09 Eine solche Darstellung lieferte meines Wissens zuletzt Hedda Reindl-Kiel in ihrem Vortrag 
„Türkisch an der Universität Bonn. Historische Köpfe aus der zweiten Reihe“, den sie im Rahmen 
der Ringvorlesung „Fachgeschichte(n) als Wissenschaftsgeschichte“ (Sommersemester 2016) ge-
halten hat. Das Vortragsmanuskript (Reindl-Kiel 2016) hat sie mir freundlicherweise zur Verfü-
gung gestellt. 

10 Reindl-Kiel 2018a, 201; Heffening 1950, 592. 
11 Hedda Reindl-Kiel vermutet jedoch, dass Türkisch außerhalb des offiziell vorgesehenen Vorle-

sungsprogramms „privatim“ [Kursivierung im Original] unterrichtet wurde, Reindl-Kiel 2018a, 
201. 

12 Sämtliche Hinweise auf Lehrveranstaltungen wurden, wenn nicht anders belegt, den Vorlesungs-
verzeichnissen der Universität Bonn entnommen. Auf einen Beleg wird allerdings verzichtet, da 
die Angaben in den digitalisiert bereitgestellten Versionen nachgeprüft werden können. Die Jahr-



178 Sevgi AĞCAGÜL  
 

 

gelehrt. Zu diesen kam im Sommer 1822 das Persische hinzu, das einige Jahre später 
zum regelmäßigen Angebot gehörte. 

Lehrveranstaltungen zu türkischen Themen wurden jedoch nur sporadisch ange-
boten. Die ersten Veranstaltungen sind im Vorlesungsverzeichnis des Sommers 1856 
aufgeführt, die letzten des 19. Jh. fanden im Winterhalbjahr 1861/1862 statt. Insge-
samt sind in den Verzeichnissen ganze acht Lehrveranstaltungen enthalten. Nach den 
Titeln zu urteilen, handelte es sich um Veranstaltungen zu Sprache und Grammatik, 
aber auch zur Literatur. 

Zu den Dozierenden, die diese Veranstaltungen anboten, gehörte der Orientalist 
Martin Haug (1827–1876).14 Nach einer humanistischen Schulbildung und einem 
altphilologischen und orientalistischen Studium in Tübingen promovierte Haug 1851. 
Es folgten weitere Studien in Göttingen und schließlich die Habilitation 1854 in Bonn 
„mit einer Vorlesung über die Lehre Zoroasters“.15 Haug scheint an der Universität Bonn 
auch an das Institut für Sprachwissenschaft angebunden gewesen zu sein.16 

Maximilian Enger (1823–?) scheint „Vorlesungen über arabische und türkische 
Sprache“ (Sommer 1856) sowie einen Kurs mit „Erklärungen arabischer, persischer und 
türkischer Schriftsteller“ (Winter 1857/1856) angeboten zu haben. In einer kurzen vita 
im Anhang seiner Dissertation17 schreibt Enger, er sei 1823 „am Vortag der Iden des 
März“ in Düren geboren worden und habe das dortige Gymnasium absolviert. Zum 
Wintersemester 1842 wurde er in die Universität Bonn aufgenommen, um Theologie 
und orientalische Literatur zu studieren.18 1846 habe er Bonn verlassen, um seine Studien 
in Paris, Lyon, den Niederlanden und in Oxford fortzuführen.19 1851 schließlich legte er, 
nach Bonn zurückgekehrt, seine Dissertation zu Leben und Werken des islamischen 
Rechtsgelehrten al-Māwardī (974–1058) vor. 1853 folgte eine Edition von al-Māwardīs 

                                                                      
gänge 1818 bis 2008 (Sommersemester) werden durch die Universitäts- und Landesbibliothek 
Bonn bereitgestellt: digitale-sammlungen.ulb.uni-bonn.de/periodical/titleinfo/775911. Ab dem 
Wintersemester 2008/2009 bis einschließlich Sommersemester 2025 können die Lehrveranstal-
tungen eingesehen werden unter www.basisevv.uni-bonn.de; seit dem Wintersemester 2025/2026 
ist das Vorlesungsverzeichnis unter www.basis.uni-bonn.de zu erreichen. 

13 Von 1818 bis einschließlich Sommer 1925 und vom Sommer 1933 bis Winter 1934/35 werden 
die Semester in den Vorlesungsverzeichnissen als „Halbjahr“ bezeichnet. 

14 Biographische Angaben finden sich in Wenig 1968, 108; Eilers 1969, 91f; Kirfel 1970, 310ff. 
15 Eilers 1969, 91. Haugs „Habilitationsrede“ ist nachzulesen in Haug 1855. 
16 Wenig 1968, 108, 366. 
17 Enger 1851. 
18 Laut dem Personal- und Studierendenverzeichnis des Wintersemesters 1842 hatte Enger sich ins 

Fach Philologie eingeschrieben (Amtliches Verzeichniß, ohne Seitenzahlen). 
19 Enger 1851, Anhang (ohne Seitenangabe). 



 Im Wandel der Institutionen: Geschichte der Türkisch-Studien an der Universität Bonn 179 
 

 

al-Aḥkām as-sulṭānīya, einem Regelwerk über Staatsführung.20 Diese Arbeit dürfte die 
Grundlage seiner Habilitation 1852 gewesen sein. 1861 hat Enger die Universität Bonn 
verlassen.21 

Der spätere Diplomat Clemens August Busch (1834–1895) dürfte derjenige Dr. 
Busch sein, der im Sommerhalbjahr 1861 eine Veranstaltung zu „Elemente[n] des Tür-
kischen“ und im darauffolgenden Winterhalbjahr 1861/1862 „Privatissima über Kop-
tisch und Türkisch“ angeboten hat. Busch hatte „Rechts- und Staatswissenschaften so-
wie orientalische Sprachen in Bonn und Berlin“ studiert.22 Für das Jahr 1861 wird er 
zwar als Dozent der Orientalischen Philologie in Bonn geführt,23 es dürfte aber fraglich 
sein, ob er o. g. privatissima tatsächlich abgehalten hat, da er noch im selben Jahr die 
Universität Bonn verlassen haben muss, um in den diplomatischen Dienst einzutreten. 
Buschs Karriere enthält Stationen in Konstantinopel, St. Petersburg, Budapest, Buka-
rest, Stockholm und Bern. Darüber hinaus bekleidete er Funktionen im Auswärtigen 
Amt und gehörte zu Bismarcks Stab während des Berliner Kongresses 1878.24 

Keiner der genannten Dozierenden war als „Turkologe“ – welcher Couleur auch 
immer – ausgewiesen.25 Das Bonner Interesse an türkischen Themen scheint keines 
gewesen zu sein, das aus einem Bestreben gespeist wurde, ein entsprechendes Fach 
einzurichten. Selbst Entwicklungen in der Geschichte des Osmanischen Reiches, des 
„kranken Mannes am Bosporus“, und die rege Beschäftigung mit der „orientalischen 
Frage“ schienen sich nicht im Lehrangebot der Universität Bonn niedergeschlagen zu 
haben – ganz zu schweigen von den deutschen Militärmissionen oder der osmanisch-
deutschen Zusammenarbeit während der Planung der Bagdadbahn. Ereignisgeschicht-
liche Entwicklungen sollten erst aufgrund der deutsch-osmanischen Allianz im Ersten 
Weltkrieg zu einer intensiveren wissenschaftlichen Beschäftigung führen (s. u.). 

Somit klafft eine 50-jährige Lücke zwischen Buschs privatissima und der im Winter 
1910/1911 angekündigten „Einführung in das Türkische“ mit Maximilian Horten 
(1874–1945) als durchführendem Dozenten.26 Nach seinem Studium in Freiburg 
(Schweiz) und Bonn und einer Promotion in Theologie in Jerusalem schloss Horten sein 
Studium der Orientalischen Sprachen 1904 in Bonn mit einer weiteren Promotion ab. 
                                                                      
20 Enger 1853. 
21 Wenig 1968, 68. 
22 Knabe 1957, 60. 
23 Wenig 1968, 42. 
24 Knabe 1957, 60. 
25 Vielmehr könnten die genannten Kurse dazu gedient zu haben, gewisse Kenntnisse des Türki-

schen nachzuweisen, um etwa Anforderungen an eine Habilitation zu erfüllen oder – wie im Falle 
Buschs – notwendige (Sprach-)Kenntnisse für eine Karriere außerhalb der akademischen Welt 
nachzuweisen, so die Vermutung Reindl-Kiels 2016, 2f. 

26 Eine kurze Darstellung seiner Person und seines Wirkens ist Spies 1970 zu entnehmen. 



180 Sevgi AĞCAGÜL  
 

 

Es folgte 1906 die Habilitation – ebenfalls in Bonn – und 1913 eine Titularprofessur 
sowie eine nicht beamtete außerordentliche Professur ab 1921. 1929 wechselte Horten 
als Bibliotheksrat und außerordentlicher Professor nach Breslau, wo er bis zu seiner Pen-
sionierung zum Ende des Jahres 1935 verblieb und dann nach Bonn zurückkehrte.27 

Hortens Ankündigung der Einführung im Vorlesungsverzeichnis vom Winter 
1910/1911 bildete allerdings keinen Auftakt zu einer intensiveren Beschäftigung mit 
turcica in Bonn: es musste nämlich erst zur Gründung des Orientalischen Seminars 
kommen,28 damit diese Themen regelmäßiger im Lehrangebot vertreten waren – auch 
wenn sie natürlich nach wie vor unter Orientalischer Philologie firmierten. 

2.2 Das Orientalische Seminar 

Im Jahre 191429 wurde an der Universität Bonn das Orientalische Seminar gegründet. 
Es setzte die Tradition orientalistischer Studien, wie sie bereits ab dem Gründungsjahr 
der Universität 1818 unternommen wurden, in institutionalisierter Form fort.30 Hor-
ten scheint bis einschließlich zum Sommer 1919 regelmäßig Lehrveranstaltungen mit 
türkischen Inhalten angeboten zu haben. 

Die Gründung des Bonner Orientalischen Seminars geschah in einer Zeit, in der 
im Deutschen Reich aufgrund der osmanisch-türkischen Allianz im Ersten Weltkrieg 
ein großes Interesse am Türkischen geherrscht zu haben scheint.31 Kreiser spielt hierauf 
an, wenn er schreibt, dass häufig Lehrwerke zum Türkischen aufgrund einer „kriegsbe-
dingten Verpflichtung“ verfasst worden sein dürften.32 Dennoch hatten türkische 
Studien trotz des offensichtlich großen Interesses noch immer kaum institutionelle 
Repräsentationen an deutschen Universitäten. Letzteres mag im Übrigen eine Erklä-

                                                                      
27 Wenig 1968, 127. 
28 Andernorts scheinen in dieser Zeit türkische Studien ebenfalls größeres Interesse erfahren zu haben, 

vgl. hierzu Kreiser 1987; Hanisch 2003, 36-78 beschreibt diese Entwicklung im Rahmen der „Blüte-
zeit vorderasiatischer Studien“ ab dem Ende des 19. Jh. bis zum Ausbruch des Ersten Weltkriegs. 

29 Kahle 1933, 173; Mangold 2004, 169; Soysal und Eren 1977, 36. In manchen Publikationen ist als 
Gründungsjahr 1913 angegeben (so etwa in Meyer et al. 2018, IX, und Hanisch 2003, 49, 58). Dies 
mag daran liegen, dass der erste Direktor des Orientalischen Seminars, Carl Heinrich Becker 
(1876–1933), 1913 als Professor berufen wurde (Kahle 1933, 173). 

30 Auch an anderen deutschen Universitäten wurden in jenen Jahren orientalistische Seminare 
gegründet, vgl. hierzu Hanisch 2003, 45-57 und Mangold 2004, 168-175. 

31 Dies darf aber auch im Zusammenhang einer allgemeinen Orientbegeisterung und der damit einherge-
henden o. g. Gründungswelle von orientalischen Instituten an deutschen Universitäten gesehen werden. 

32 Kreiser 1987, 94. Zur Orientbegeisterung und ihren Schattenseiten (für die Orientalisten) s. u. a. 
Hanisch 2003, 78-85; eine kurze Darstellung kulturpolitischer Maßnahmen zur Beschäftigung 
mit der türkischen Kultur in Deutschland stellt Kloosterhuis 1987 dar. 



 Im Wandel der Institutionen: Geschichte der Türkisch-Studien an der Universität Bonn 181 
 

 

rung dafür sein, dass Lehrbücher zum Türkischen „[u]m die Jahrhundertwende bis in 
die Jahre des [Ersten] Weltkriegs hinein“ von Arabisten verfasst wurden.33 

An der Universität Bonn scheint sich das Interesse für das Türkische durchaus im 
Lehrangebot niedergeschlagen zu haben, denn, so Reindl-Kiel, „[a]m Vorabend und 
während des Ersten Weltkriegs, als die türkische Sprache in Deutschland Hochkon-
junktur hatte, bediente Max Horten (1874–1945) die drastisch gestiegene Nachfrage 
[nach Türkisch]“.34 Bis einschließlich zum Sommerhalbjahr 1919 bot Horten neben 
Kursen zur Standardsprache auch Veranstaltungen zur Umgangssprache sowie zur 
Literatur(geschichte) und Kultur an. Horten publizierte zudem Lehrwerke zum Tür-
kischen (Osmanischen).35 

Ab dem Winterhalbjahr 1919/1920 sind in den Vorlesungsverzeichnissen keine 
Lehrveranstaltungen zu türkischen Themen aufgeführt. Dieser Zustand sollte sich erst ab 
1923 mit der Berufung Paul Kahles auf die Nachfolge Enno Littmanns,36 der 1921 einen 
Ruf nach Tübingen annahm, ändern. Es soll allerdings nicht unerwähnt bleiben, dass im 
Sommer 1920 ein Kurs zum Āṣāfnāme, einem politischen Ratgeber aus der Feder des 
osmanischen Großwesirs Lütfi Pascha (16. Jh.), bei Enno Littmann angekündigt wurde. 

Der Theologe und Orientalist Paul Kahle (1875–1964)37 wurde 1923 auf den 
Bonner Lehrstuhl berufen und zum Direktor des Orientalischen Seminars ernannt. Bis 
zum Sommer 1935 war Paul Kahle mit den meisten Lehrveranstaltungen zu türki-
schen Themen betraut. Die überwiegende Mehrzahl dieser Veranstaltungen diente der 
Vermittlung von Sprachkenntnissen. Diese Kurse bestritt er teilweise zusammen mit 
Otto Spies (s. u.) und dem Lektor Réefet Fikret Haschmett (1901–?).38 Neben der 

                                                                      
33 Kreiser 1987, 93. Eigenständige Lehrstühle für turcica sollten erst später eingerichtet werden. Zur 

Etablierung im deutschsprachigen Raum s. Gül 2006 und Herzog 2010. 
34 Reindl-Kiel 2018a, 202. 
35 Horten 1916a; Horten 1916b. Besagte Orientbegeisterung dürfte Horten auch im Rahmen seiner 

theologischen und philosophischen Interessen beflügelt haben, denn lt. Spies 1970, 328 nutzte 
Horten diese Aufmerksamkeit, „ein Fazit zu ziehen: in mehreren Überblicken und Einführungen 
populärer Ausrichtung versuchte er dem allgemeinen Publikum die ‚höhere Geisteskultur‘ und ‚re-
ligiöse Gedankenwelt‘ des islamischen Orients nahezubringen…“. Zu den erwähnten Publikatio-
nen und einer anschließenden fachlichen Diskussion um Hortens Bemühungen, europäische mit-
telalterliche Scholastik auf islamische Traditionen anzuwenden s. Spies 1970, 328f. 

36 Enno Littmann (1875–1958) wirkte von 1918 bis 1921 als Nachfolger Carl Heinrich Beckers am 
Orientalischen Seminar (Paret 1959, 10; Wenig 1968, 180; Schall 1970, 338). 

37 Kahle musste Deutschland 1939 verlassen und emigrierte nach England. Neuere Porträts von 
Kahles Leben, Wirken und Werk sind u. a. Schirrmacher 2018 und Kauz 2018; vgl. auch die Bei-
träge von Schirrmacher und Vollmer in diesem Band. 

38 Réefet Fikret Haschmett war lt. Wenig 1968, 74 von 1924 bis 1927 „Hilfslektor“ am Orientali-
schen Seminar. 



182 Sevgi AĞCAGÜL

Sprachvermittlung wurden auch die Lektüre von Texten, Konversationskurse, die 
Beschäftigung mit volkstümlichen sowie mit Texten verschiedener anderer Genres 
angeboten; im Winter 1929/1930 etwa kündigte Kahle eine Veranstaltung zum Kitāb 
al-Muḥīṭ des osmanischen Admirals Seydi Ali Reis (gest. 1562), einer Abhandlung 
über Meeresgeographie und Astronomie, an. 

In den Jahren von 1935 bis 1939 bot das Orientalische Seminar eine wissenschaft-
liche Heimat für Zeki Velidi Togan, einer schillernden Figur der Geschichte der Tur-
kologie in Deutschland. Zu Togans Beitrag zu turkologischen Lehrveranstaltungen in 
Bonn zählen türkische Sprach- und Lektürekurse und eine Reihe von Veranstaltungen 
zur Geschichte und Kultur Zentralasiens in vorislamischer und islamischer Zeit.39 

Rudi Paret nahm den 1940 ergangenen Ruf auf die Nachfolge Kahles an und bot be-
reits im Sommersemester 1941 einen Lektürekurs mit türkischen Texten in Lateinschrift 
an. Allerdings blieb es mit hoher Wahrscheinlichkeit nur bei der Ankündigung, da er 1941 
als Dolmetscher an die Afrikafront berufen wurde und später sogar in Gefangenschaft 
geriet.40 Aus diesem Grund wurden seine Lehrveranstaltungen von Wilhelm (Willi) 
Heffening (s. u.) übernommen.41 Paret kehrte 1946 aus der Gefangenschaft zurück und 
widmete sich wieder der Bonner Orientalistik, bis er schließlich 1951 einem Ruf nach 
Tübingen folgte und dort die Nachfolge seines Lehrers Enno Littmann antrat.42 

Der an der Universität Bonn hauptberuflich als Bibliothekar tätige Willi Heffe-
ning hatte bereits seit Sommer 1929 Türkisch-Kurse angeboten43 – darunter Lektüre 
von Verfassungsdokumenten. Heffening legte 1922 eine Prüfung zum Bibliothekar an 
der Universitätsbibliothek Bonn ab, nachdem er 1921 in Frankfurt promoviert hatte. 
Der Promotion ging sein Militärdienst in der Türkei voraus.44 1926 habilitierte sich 
Heffening in Bonn und wurde 1935 zum nichtbeamteten außerordentlichen und 
1939 zum außerplanmäßigen Professor für Islamwissenschaft und Semitistik er-
nannt.45 Heffening war es, der nach Kahles Ausscheiden aus dem Orientalischen Se-
minar auch dessen Lehrveranstaltungen übernahm.46 Aber er hatte offensichtlich auch 
die Möglichkeit, eigene fachliche Interessen in die Lehre einfließen zu lassen: So scheint 
er im Winter 1941/1942 eine Vorlesung zu türkischen (osmanischen) Transkriptions-

39 Reindl-Kiel (2018b) berichtet ausführlich über Togans Zeit in Bonn. 
40 Bobzin 2001, 64. 
41 Hanisch 2003, 200. 
42 Conermann 2018, 691f. 
43 Heffenings Unterrichtsangebot ging über türkische Themen hinaus; eine Auflistung seines breit 

gefächerten orientalistischen Repertoirs ist Huschens 1997, Anhang 2, 7ff, zu entnehmen. 
44 Huschens 1997, 3f. 
45 Huschens 1997, 4; Wenig 1968, 110. 
46 Reindl-Kiel 2018a, 206. 



 Im Wandel der Institutionen: Geschichte der Türkisch-Studien an der Universität Bonn 183 
 

 

texten gehalten zu haben,47 was zeitlich mit der Veröffentlichung seiner Arbeit zu den 
Aufzeichnungen des Bartholomaeus Georgievits aus dem 16. Jahrhundert48 zusam-
menfällt. Durch diese und andere Publikationen, die für die dialektologisch und 
sprachhistorisch ausgerichtete Turkologie nach wie vor und trotz kontroverser Rezep-
tionen49 von Relevanz sind, hat sich Heffening einen bedeutenden Platz in der frühen 
deutschsprachigen turkologisch ausgerichteten Orientalistik gesichert.50 Denn auch 
wenn die Disziplin Turkologie – geschweige denn dazugehörige Institute und Lehr-
stühle – zu Beginn des 20. Jahrhunderts noch nicht als solche existierte, darf Heffening 
zweifellos „als einer der ersten wirklichen Turkologen an der Bonner Universi-
tät“ bezeichnet werden.51 

2.3 Die Ära Spies 

Otto Spies (1901–1981)52 war nach seiner Promotion 1923 in Orientalistik (und 1924 
in Rechtswissenschaft, beide in Bonn) in verschiedenen Anstellungen und mit Unterbre-
chungen am Orientalischen Seminar der Universität Bonn beschäftigt.53 1951 trat er die 
Nachfolge von Rudi Paret an, übernahm daraufhin auch die Direktion des Orientali-
schen Seminars.54 Er gilt aufgrund seines breitgefächerten fachlichen Profils als Orienta-
list, aber insbesondere als einer, der „Ottoman and Turkish Studies and particularly mo-
dern Turkish literature among his fields of interests“ vereinte.55 Heinrich Schützinger 
behauptet sogar, man könne Türkisch „fast als seine [Spies’] Lieblingssprache bezeich-
nen“.56 Bis zur Gründung des Seminars für Orientalische Sprachen (s. u.) oblag Spies der 

                                                                      
47 Huschens 1997, Anhang 2, 9. 
48 Heffening 1942. 
49 Einen Eindruck davon vermittelt Reindl-Kiel 2018a, 211. 
50 Heffenings Publikationen sind Huschens 1997, Anhang 1, 1-6 sowie Reindl-Kiel 2018a, 212f, zu 

entnehmen. Reindl-Kiel (2018a, 207-211) geht auf die Bedeutung und Wirkung von Heffenings 
Arbeiten für die Turkologie ein. 

51 Reindl-Kiel 2018a, 212. 
52 Otto Spies und sein Wirken in Bonn wird u. a. beschrieben in Şen 2018, Uçar 2009, Schützinger 

1983, Noth 1982 und Nagel 1981. Sein Schüler und Nachfolger sowohl am Orientalischen Semi-
nar als auch am Seminar für Orientalische Sprachen Wilhelm Hoenerbach hat 1967 zum Anlass 
von Spies’ 65. Geburtstag eine Festschrift herausgegeben (Hoenerbach 1967); hierin ist auch Spies’ 
Publikationsverzeichnis mit seinen bis 1967 erschienenen Arbeiten enthalten (742-750). Wild 
1981 liefert eine Übersicht über Spies’ Schriften, die nach der Publikation der Festschrift erschie-
nen sind (ohne Lexikon- und Enzyklopädieeinträge sowie Rezensionen). 

53 Hanisch 2003, 208. 
54 Şen 2018, 239. 
55 Herzog 2010, 47. 
56 Schützinger 1983, 16. 



184 Sevgi AĞCAGÜL  
 

 

Hauptpart der Lehrveranstaltungen zu türkischer Sprache, Literatur und Kultur.57 In 
den Vorlesungsverzeichnissen vom Wintersemester 1926/1927 bis zum Sommersemes-
ter 1972 sind auch Veranstaltungen zu türkischen Historikern, zur Lyrik, zur türkischen 
Volksliteratur, der Derwisch-Poesie und zur Diplomatik aufgeführt. Zudem gehört Otto 
Spies zu den ersten deutschsprachigen Orientalisten des 20. Jahrhunderts, die sich mit der 
türkischen (Volks-)Literatur beschäftigten.58 

Es darf nicht unerwähnt bleiben, dass 1958/1959 der Ankaraner Professor für Is-
lamische Philologie Mehmet Necati Lugal (1881–1964) eine Gastprofessur in Bonn 
bekleidete. Laut Vorlesungsverzeichnis bot Lugal im Sommersemester 1958 Kurse in 
türkischer Konversation, mit türkischer Zeitungslektüre und mit osmanisch-türkischer 
Lektüre an. Lugal wirkte u. a. an der Katalogisierung der orientalischen Handschriften 
in Deutschland (Arbeitsstelle Frankfurt) mit.59 

3 Vom Seminar für Orientalische Sprachen zum Bonner Asienzentrum 

Innerhalb der Ära Spies hat die Neugründung des Seminars für Orientalische Sprachen 
(SOS)60 1959 und seine Angliederung an die Universität Bonn sicherlich eine beson-
dere Bedeutung. Otto Spies hatte sich gemeinsam mit anderen Bonner Kollegen dafür 
eingesetzt.61 

Mit dieser Neugründung beabsichtigte man, dem wachsenden Bedarf an adäquat 
ausgebildetem Personal zu begegnen, das mit praktischem und gegenwartsbezogenem 
Wissen und ebensolchen Fertigkeiten ausgestattet war, um im diplomatischen Dienst 
oder in staatlichen und anderen Behörden eingesetzt werden zu können. Damit habe, 
so Hans-Wilm Schütte, das Bonner SOS „Entwicklungen vorweg[genommen], die an 
den Universitäten oft erst viele Jahre später in Angriff genommen wurden“.62 

                                                                      
57 Spies scheint zudem über lange Jahre hinweg Lehrveranstaltungen an der Rechts- und Staatswis-

senschaftlichen Fakultät der Universität Bonn abgehalten zu haben (Şen 2018, 242). Darüber 
hinaus betrieb er auch Forschungen zu rechtwissenschaftlichen Themen, vgl. Şen 2018, 245. 

58 Eine Auswahl seiner literaturwissenschaftlichen Schriften ist in Gül 2006, 73f, enthalten. 
59 Lugal 2003, 218. 
60 Das Bonner SOS setzte die Mission des 1887 in Berlin gegründeten Seminars für Orientalische 

Sprachen, das der Vermittlung von (aktiven und passiven) Sprachkenntnissen moderner orientali-
scher Sprachen diente, im Wesentlichen fort. Die Berliner Einrichtung wurde 1936 in eine „Aus-
landshochschule“ umgewandelt und später in die Berliner Universität integriert. Das Seminar für 
Orientalische Sprachen gab zudem die renommierte Zeitschrift Mitteilungen des Seminars für Orien-
talische Sprachen (MSOS) heraus. Mangold 2004, 226-250 schildert die Geschichte dieses Seminars. 

61 Kreiner 1989, 14; Şen 2018, 241. Die Beiträge von Paul Schoppe und Wolfgang Kubin in diesem 
Band nähern sich der Geschichte des Bonner SOS aus unterschiedlichen Blickwinkeln. 

62 Schütte 2004, 182. 



 Im Wandel der Institutionen: Geschichte der Türkisch-Studien an der Universität Bonn 185 
 

 

Otto Spies stand dem Seminar bis 1971 als Direktor vor.63 Das neue SOS war zwar 
organisatorisch mit der Universität verbunden, wurde aber durch staatliche Mittel 
finanziert. Ziele, Aufgaben und Zielgruppen des SOS werden im seminareigenen Stu-
dienführer folgendermaßen dargestellt: 

Das SOS setzt sich zum Ziel, orientalische Sprachen und Landeskunde an interessierte 
Kreise aus Universität, Bundes- und Landesbehörden, Wirtschaft und Publizistik etc. 
zu vermitteln. Im Gegensatz zu den jeweiligen Universitätsinstituten liegt der Schwer-
punkt der Arbeit auf gegenwartsbezogenen Themen und praktischen, aus den persönli-
chen Orientkontakten sich ergebenden Erfordernissen. Dem entspricht die für das SOS 
charakteristische Zusammensetzung der Hörerschaft: Immatrikulierte Studenten aller 
Fachrichtungen neben Behördenvertretern (vor allem aus den Bundesministerien) so-
wie Angehörige der verschiedenen Berufe.64 

Die Sprachausbildung wurde fortan durch das SOS angeboten, während die philolo-
gisch-historische Beschäftigung mit orientalia nach wie vor am Orientalischen Seminar 
angesiedelt war. Die Sprachausbildung am SOS bestand aus einem sechssemestrigen 
studienbegleitenden Programm in der jeweils gewählten Sprache.65 

Wie bereits im Berliner Seminar, war die Sprachausbildung im modernen Türki-
schen von Anfang an im Bonner SOS vertreten. 66 Belma Çakmur, später Emircan, war 
von der Gründung des SOS bis zu ihrer Pensionierung im Jahre 1992 als Lektorin für 
Türkisch beschäftigt.67 Somit wurde der Unterricht in Türkisch, der bisher überwie-
gend von Dozierenden des Orientalischen Seminars gehalten wurde, nun durch eine 
eigens dafür eingestellte Lehrkraft erteilt. Neben den Sprachkursen aller Niveaustufen, 
dem Grundgerüst der Ausbildung, konnten nun auch andere Themen bedient werden. 
So war die Lektüre und Analyse von Zeitungs- und fachsprachlichen Texten ein steter 
Bestandteil des Kursangebots. Auch wissenschaftliches und religiöses türkisches 
Schrifttum wurde gelesen. Daneben waren weitere Dokumente wie die türkische Ver-
fassung und Staatsverträge der Gegenstand zahlreicher Veranstaltungen. Belma Emir-
                                                                      
63 Auch in der Folgezeit sollten die Direktoren des Orientalischen Seminars dem SOS vorstehen. 
64 Studienführer, 2. 
65 „Der Vorteil dieser Konstruktion lag unbestreitbar darin, daß mit einer zusätzlichen, gewiß großen 

aber zumutbaren Belastung ein Student während seines Studiums eine für die spätere Berufswahl 
wichtige Kenntnis von Sprache und Kultur eines asiatischen Landes erwerben konnte, ohne seine 
Studienzeit erheblich zu verlängern“, so Kreiner 1989, 14. 

66 Hanisch 2003, 43. 
67 Nach Şen 2018, 241 hat Spies ihr die Stelle angeboten, als sie sich mit einem Humboldt-

Stipendium in Deutschland aufhielt. Sie habilitierte sich an der Universität Ankara im Fach Ger-
manistik. Zu ihren germanistischen Arbeiten zählen Çakmur (1952) und (1958). Sie publizierte 
auch ein Deutsch-Lehrbuch (Emircan-Çakmur 1970) und war zudem als Übersetzerin für eine 
Reihe von Publikationen tätig. 



186 Sevgi AĞCAGÜL  
 

 

can bot aber auch Veranstaltungen zur türkischen Literatur und Literaturgeschichte 
(inkl. der Literaturkritik) an, so etwa wiederholt die Lektüre von modernen türkischen 
Romanen aus verschiedenen Epochen; aber auch die Beschäftigung mit Biographien 
und Aspekten türkischer Lyrik gehörte zu ihren Veranstaltungen. Kurse zur osmani-
schen Sprache und Literatur bestritt sie oft gemeinsam mit Otto Spies, Klaus Lech68 
und Werner Schmucker (s. u.). Zudem behandelte sie mit Klaus Lech Fragen zur Ge-
schichte der modernen Türkei und zu Themen aus Wirtschaft und Staatshaushalt der 
Türkei; auch die Lektüre von türkischer islamwissenschaftlicher Fachliteratur gehörten 
zu den gemeinsamen Veranstaltungen. Die Zusammenarbeit mit Otto Spies schlug 
sich auch in gemeinsamen Publikationen nieder. So entstand 1966 der Türkische 
Sprachführer,69 an dem Emircan mitgewirkt hatte, und 1981 das gemeinsame Lehr-
buch,70 das über viele Jahre im Unterricht eingesetzt wurde. 

Dem SOS wurden zum Ende des Jahres 1979 die Bundesmittel im Zuge von ein-
schneidenden Sparmaßnahmen entzogen,71 ab 1980 war es als eine „direkt dem Senat 
der Universität unterstellte Lehr- und Forschungseinrichtung“72 vollständig in die 
Universität eingebunden. 

Zum Wintersemester 1983/1984 wurde am SOS der eigenständige Diplomstudi-
engang „Sprachen des Nahen, Mittleren und Fernen Ostens“ eingerichtet. Dies bedeu-
tete zunächst eine Stärkung türkischer Studien an der Universität Bonn, da nun Tür-
kisch sowohl als Erst- als auch als Zweitsprache gewählt werden konnte. Im Rahmen 
dieses Übersetzerstudiengangs musste neben der Erst- und Zweitsprache auch ein 
sprach- und übersetzungswissenschaftliches Begleitstudium und ein Ergänzungsfach 
belegt werden. Die Anforderungen dieses Studiengangs, der sich bis zuletzt als außer-
ordentlich beliebt erwies,73 entsprachen denjenigen für bereits bestehende vergleichba-
re Studiengänge für europäische Sprachen.74 Später gelang es, die Kombinationsmög-

                                                                      
68 Über Klaus Lech ließen sich im Rahmen der Recherche zu diesem Beitrag leider kaum belastbare 

Daten in Erfahrung bringen. Laut Reindl-Kiel 2016, 11 wurde er 1936 geboren. Er studierte Is-
lamwissenschaft und Mongolistik in Bonn und habilitierte sich dort 1972; 1974 wurde er zum 
außerplanmäßigen Professor ernannt. Von 1973 bis zu seinem Todesjahr 1992 beteiligte Lech sich 
sowohl am turkologischen Lehrangebot des SOS als auch an dem des Orientalischen Seminars. 
Aus dem Nachlass von Walter Heissig geht hervor, dass Lech auch in der Bonner Mongolistik ak-
tiv war (Walravens 2019, passim). 

69 Spies 1966. 
70 Spies und Emircan 1981. 
71 S. hierzu Nagel 1981, 2f und Kreiner 1989, 18. 
72 Conermann 2018, 689f. 
73 Im Wintersemester 2004/2005 waren laut dem Vorlesungsverzeichnis insgesamt 862 Studierende 

(Stand Juni 2004) in diesem Studiengang eingeschrieben. 
74 Kreiner 1989, 18. 



 Im Wandel der Institutionen: Geschichte der Türkisch-Studien an der Universität Bonn 187 
 

 

lichkeiten von Erst- und Zweitsprache auf europäische Sprachen zu erweitern. Aller-
dings führte dies nicht zur erhofften höheren Nachfrage des Türkisch-Angebots. 

Mit der institutionellen Restrukturierung ging auch die Einrichtung eines Lehrstuhls 
für die drei Nahostsprachen Arabisch, Persisch und Türkisch am SOS einher. Der Lehr-
stuhl wurde mit Werner Schmucker, der bereits seit den frühen 1970er Jahren an der 
Universität Bonn gelehrt hatte, besetzt. Mit Schmucker erfuhr das Türkische (neben 
Arabisch und Persisch) nun erneut eine gewisse Verankerung auf professoraler Ebene, 
nachdem diese nach der Emeritierung von Otto Spies weggebrochen war. Schmucker hat 
während seiner gesamten Dienstzeit in Bonn Lehrveranstaltungen zum Türkischen und 
Osmanischen, Aspekten der Geschichte des Osmanischen Reichs und der Türkischen 
Republik sowie zu islambezogenen Themen angeboten. 

Ab 1984 erhielt die Türkischausbildung Zuwachs durch die Einstellung der Osma-
nistin Hedda Reindl-Kiel.75 Aufgrund ihrer fachlichen Ausrichtung konnte Reindl-Kiel 
zusätzlich zur Sprachausbildung Seminare und Übungen zur türkischen und osmani-
schen Kultur(-Geschichte) und Gesellschaft sowie weiteren Themen anbieten, die über 
den festgelegten curricularen Rahmen hinausgingen. Den Vorlesungsverzeichnissen sind 
z. B. Veranstaltungen zur Bedeutung von Istanbul zu entnehmen. Besonders beliebt dürf-
ten ihre Veranstaltungen „Frauen und ihre Wahrnehmung durch die Gesellschaft von 
frühosmanischen Zeiten bis heute“ (Sommer 1998) und „Kulinarische Kultur: Osmanen 
und Safawiden im Vergleich“ (Sommer 2000 und 2005) gewesen sein, die sie gemeinsam 
mit der Islamwissenschaftlerin und Iranistin Birgitt Hoffmann76 durchgeführt hat. 

Im Jahre 1998 schloss sich das SOS dem Bonner Asienzentrum, einem lockeren in-
terdisziplinären Verbund von bis dahin getrennt arbeitenden Instituten bzw. Semina-
ren an.77 Durch diese Verbindung erfuhr das SOS eine erneute Reorganisation und 
wurde vollständig in die Philosophische Fakultät integriert. 

4 Die Abteilung für Orientalische und Asiatische Sprachen 

Im Zuge von weiteren universitären Umstrukturierungsmaßnahmen, die mittelbar und 
unmittelbar aus dem im Jahre 1999 lancierten Bologna-Prozess resultierten, ist das Asien-

                                                                      
75 Einige ihrer Arbeiten sind ihrer Academia-Seite zu entnehmen: independent.academia.edu/ 

HeddaReindlKiel; ein Publikationsverzeichnis (Stand 2019) befindet sich in Ağcagül und Sievert 
2020, 14-17. 

76 Birgitt Hoffmann war von 1997 bis 2005 Professorin für Islamwissenschaft am Orientalischen 
Seminar der Universität Bonn. Während dieser Zeit bot sie regelmäßig Veranstaltungen zu histo-
rischen und kulturellen Aspekten der osmanischen Geschichte und zum Osmanischen an. 2005 
wechselte sie auf den Lehrstuhl für Iranistik an der Universität Bamberg; seit 2019 befindet sie sich 
im Ruhestand (www.uni-bamberg.de/iranistik/team/emeriti/prof-dr-birgitt-hoffmann). 

77 Conermann 2018, 685. 



188 Sevgi AĞCAGÜL

zentrum 2004/2005 in das neu gegründete Institut für Orient- und Asienwissenschaften 
(IOA)78 übergegangen. Die einzelnen Institute und Seminare des Zentrums organisier-
ten sich von nun an als Abteilungen. Das SOS wurde im Rahmen dieser Umstrukturie-
rung de facto aufgelöst und das Lehrangebot und das Personal in die innerhalb des IOA 
entstandene Abteilung für Orientalische und Asiatische Sprachen (AOAS) überführt. 
Die Beschäftigung mit turcica war nun im Arbeitsbereich Nahost dieser Abteilung unter-
gebracht. Ebenfalls zum Wintersemester 2004/2005 wurden Einschreibungen im bishe-
rigen Diplomstudiengang eingestellt.79 Das IOA hatte die Inhalte dieses Studiengangs in 
die neuen gemeinsamen BA- und MA-Studiengänge ab dem Wintersemester 2004/2005 
integriert. Nach wie vor konnten ÜbersetzerInnen für Türkisch ausgebildet werden – 
dies wurde im Bereich des Türkischen auf BA-Niveau etwas besser nachgefragt als auf 
MA-Niveau. Im Zuge der Neugestaltung der Studiengänge der Philosophischen Fakultät 
zum Wintersemester 2012/2013 stellte sich leider heraus, dass ein Übersetzerstudien-
gang für Türkisch auf MA-Niveau nicht ohne eine eigene, einschlägige Professur einge-
richtet werden konnte, was sich sehr negativ auf die Attraktivität des BA-Studiengangs 
und somit des Standorts Bonn auswirkte. Die Einführung des MA-Schwerpunkts Türki-
sche Geschichte und Gesellschaft zum Wintersemester 2012/2013 (s. u.) konnte dieser 
Entwicklung bis zu einem gewissen Grad entgegenwirken. So gelang es, der Abwande-
rung bereits eingeschriebener BA-Studierender zuvorzukommen und ihnen eine Per-
spektive in Bonn zu bieten. 

Unter dem Dach der Professur für Nahostsprachen – nach Schmucker ab 2004 
durch Dagmar Glaß80 besetzt – stemmte Hedda Reindl-Kiel zusammen mit einem wei-
teren Lektorat die Hauptlast der Lehrveranstaltungen zu türkischen Themen. Letztere 
Position wurde nach der Pensionierung von Belma Emircan ab 1993 mit Gülperi Sert 
(1993–1997),81 Gülsüm Yılmaz (1997–2002), Ahmet Aydemir (2002–2004),82 Dur-
du Fedakâr (2004–2006), Ali Suat Ürgüplü (2006–2008), Dilek Elçin (2008–2010), 
Sevgi Ağcagül (2010–2012), Hayrettin Aydın (2012–2014), Rahel Hutgens (2015–
2017), Selim Aslantaş (2017–2019)83 und Gönül Aris (2020–2022) besetzt. Seit dem 

78 Conermann 2018, 686. 
79 Die letzten Prüfungen in den Nahostsprachen wurden im Jahre 2012 abgenommen. 
80 Dagmar Glaß war von 2007–2023 Professorin für Nahostsprachen (mit Schwerpunkt Arabisch); 

zuvor hatte sie den Lehrstuhl nach der Emeritierung von Werner Schmucker vertreten. 
81 Gülperi Sert ist heute Professorin an der Dokuz-Eylül-Universität Izmir und leitet dort den Über-

setzer- und Dolmetscherstudiengang Deutsch-Türkisch. 
82 Aydemir hat heute einen Lehrstuhl für Moderne Türkische Sprachen und Literaturen an der 

Hacettepe Universität Ankara inne: avesis.hacettepe.edu.tr/ahmetaydemir. 
83 Aslantaş ist seit 2020 Lektor für Türkisch und Osmanisch am Seminar für Orientalistik und 

Islamwissenschaft der Universität Bochum: www.ruhr-uni-bochum.de/islamwiss/personen/ 
aslantas.html.de. 



 Im Wandel der Institutionen: Geschichte der Türkisch-Studien an der Universität Bonn 189 
 

 

Wintersemester 2022/2023 hat Alptuğ Ahmet Güney die Position inne, die nunmehr 
nicht mehr der zweijährigen Befristung unterliegt. 

Dem Arbeitsbereich wurden im Rahmen eines Kulturförderprogramms durch die 
türkische Regierung finanzierte Gastlektorate angeboten. Hierzu wurden Lehrkräfte aus 
türkischen Universitäten und Schulen für jeweils bis zu fünf Jahre ins Ausland entsandt.84 
In Bonn wurden diese Lektorate in den Jahren von 2002 bis 2020 mit folgenden Personen 
besetzt: Gönül Durukafa (2002–2005),85 Mehmet Canbulat, İlhami Ege,86 Gürsel Uya-
nık,87 Hüseyin Kahramanlar (2010–2015),88 Serpil Öncüer (2015–2020). Das mit diesen 
Lektoraten verbundene Deputat stand dem Arbeitsbereich zwar zur freien Verfügung, vor-
zugsweise sollte es aber in extracurricularen Angeboten zur Kultur der Türkei eingesetzt 
werden. Da aber spätestens nach der Pensionierung von Hedda Reindl-Kiel im Jahre 
2012 das Gesamtdeputat des Arbeitsbereichs erneut – und dieses Mal empfindlich – 
schrumpfte, mussten die Gastlektorate häufig im Pflichtcurriculum eingesetzt werden.89 

Es waren unter anderem auch Kapazitätsgründe, weswegen der Anteil von türki-
schen (und osmanischen) Themen innerhalb des neuen Studiengangs BA Asienwis-
senschaften, der 2013 eingeführt wurde, nur sehr gering war. Neben den Sprachkursen 
konnte nur ein sechsstündiges Modul angeboten werden, das sich explizit der Ge-
schichte und Kultur der Türkei widmete. Studierende, die sich auf türkische Studien 
konzentrieren wollten, hatten es ungleich schwerer als diejenigen anderer Richtungen, 
sich fundiertes Fachwissen über die Türkei anzueignen, was die Chancen für spätere 
Berufstätigkeiten stark minderte. 

5 Der Arbeitsbereich Türkische Geschichte und Gesellschaft 

Eine weitere organisatorische Änderung zum Jahre 2013 führte schließlich zur Auflösung 
der Abteilung für Asiatische und Orientalische Sprachen. Die hier organisierte Sprach-
                                                                      
84 Auch konnten aus anderen Mitteln, so etwa den ab dem Wintersemester 2006/2007 eingeführten 

Studiengebühren, weitere Lehraufträge finanziert werden, die dazu eingesetzt wurden, das Pflicht-
programm mit attraktiven Angeboten zu ergänzen; oft genug aber mussten diese Mittel dazu ein-
gesetzt werden, die curriculare Lehre aufrechtzuerhalten. 

85 Durukafa lehrte bis zu ihrer Pensionierung 2023 an der Dokuz-Eylül-Universität Izmir. 
86 Ege ist heute am Fachbereich Erziehungswissenschaften an der Universität Trabzon beschäftigt. 
87 Uyanık hat heute einen Lehrstuhl für Germanistik an der Atatürk-Universität in Erzurum inne. 
88 Kahramanlar lehrte nach seinem Gastlektorat an der Dokuz-Eylül-Universität in Izmir und ging 

2022 in den Ruhestand. 
89 Lehrveranstaltungen zu türkischen Themen wurden auch durch die InhaberInnen der Assisten-

tInnenstelle der Abteilung für Islamwissenschaft und Nahostsprachen angeboten, sofern es ihre 
fachliche Ausrichtung zuließ. So führten Henning Sievert (Heidelberg), Gül Şen (Bonn) und Si-
bylla Wolfgarten während ihrer jeweiligen Anstellungen in dieser Position Kurse zur Geschichte 
und Kultur des Osmanischen Reiches und der Türkei durch.. 



190 Sevgi AĞCAGÜL  
 

 

ausbildung wurde auf die in den anderen Abteilungen des IOA vertretenen Philologien 
und Regionalwissenschaften verteilt. Türkische Studien sind seitdem als Arbeitsbereich 
Türkische Geschichte und Gesellschaft in der Abteilung für Islamwissenschaft und Nah-
ostsprachen untergebracht. Organisatorisch sind sie an eine der islamwissenschaftlichen 
Professuren angegliedert, werden aber eigenständig durch die MitarbeiterInnen des Mit-
telbaus betreut.90 Mit dieser Umstrukturierung konnte auch der MA-Schwerpunkt Tür-
kische Geschichte und Gesellschaft in die Abteilung eingebunden werden. Diesem ersten 
Schritt der klareren Profilierung folgten 2019 die Einführung des gleichnamigen BA-
Kernfachprofils Türkische Geschichte und Gesellschaft und des BA-Begleitfachs Tür-
kisch.91 Dabei fokussieren die beiden eng miteinander verschränkten BA-Studiengänge 
vornehmlich Entwicklungen der modernen Türkei; eine historische Perspektive ist Ge-
genstand des konsekutiven MA-Schwerpunkts. Diese neuen Studiengänge bemühen sich 
zudem und in Abgrenzung zu den beiden vorangegangenen BA-Modellen um eine deut-
lichere Berufsfeldorientierung, damit den AbsolventInnen neben einem akademischen 
Werdegang weitere Möglichkeiten eröffnet werden. Mit dieser Konstellation von grund-
ständigen BA-Studien und einem konsekutiven MA wurde ein integratives Angebot von 
türkeibezogenen Studiengängen geschaffen, das sich verstärkt um die Bedienung zeitge-
nössischer Interessen bemüht. Gleichzeitig stehen die Studiengänge vor neuen Heraus-
forderungen: In Zeiten immer geringer werdender Studierendenzahlen heißt es, diesem 
Trend entgegenzuwirken und zeitgemäße Angebote für eine Zielgruppe zu schaffen, die 
sich mehr denn je durch Diversität in verschiedenerlei Hinsicht auszeichnet. Es gilt, die 
Vermittlung von spezifischen Fachinhalten und der dazugehörigen nötigen Sprach-
kenntnisse in ein kompetenzorientiertes Curriculum zu integrieren, das den Bedürfnis-
sen der Zielgruppen in größtmöglichem Maße entgegenkommt. Zu diesem Zweck hat 
sich die Abteilung für Islamwissenschaft- und Nahostsprachen - wie die anderen Abtei-
lungen des IOA -  für die Einführung von Zwei-Fach-Studiengängen auf BA-Niveau 
entschieden. Das Modell, das im Rahmen der Reakkreditierung 2028 eingeführt werden 
soll, gestattet die Kombination mit einem anderen Fach aus der Philosophischen Fakultät, 
was sich - neben der inhaltlichen Bereicherung - auch positiv auf die Attraktivität der 
Studiengänge auswirken könnte. 

                                                                      
90 In die fachliche und organisatorische Betreuung des Arbeitsbereichs sind neben der Verfasserin 

dieses Beitrags Alptuğ Ahmet Güney und Evrim Binbaş eingebunden. Zudem beteiligen sich die 
Privatdozentinnen Gül Şen und Andreas Gorzewski an der Lehre. 

91 Struktur, Inhalt und Ziele der Studiengänge können über die Webseite www.islamwissenschaft. 
uni-bonn.de abgerufen werden. Die Abteilung für Islamwissenschaft und Nahostsprachen unter-
hält zudem den Instagram-Kanal islam_nahostsprachen_bonn. 



 Im Wandel der Institutionen: Geschichte der Türkisch-Studien an der Universität Bonn 191 
 

 

6 Turkologische Studien  
am Seminar für Sprach- und Kulturwissenschaft Zentralasiens 

Eine Darstellung von türkischen Studien an der Universität Bonn wäre unvollständig, 
wenn darin das ehemalige Seminar für Sprach- und Kulturwissenschaft Zentralasiens 
unerwähnt bliebe.92 Im Vorgänger der heutigen Abteilung für Mongolistik und Tibet-
studien des Instituts für Orient- und Asienwissenschaften wurden turkologische Stu-
dien sowohl in synchroner als auch in diachroner Betrachtung betrieben. Seit den 
frühen 1980er Jahren wurden hier im Rahmen des Studiengangs Sprach- und Kultur-
wissenschaft Zentralasiens Lehrveranstaltungen zu Sprache, Geschichte und Kultur 
zentralasiatischer Turkvölker angeboten.93 Dieser Studiengang war vornehmlich ein 
Betätigungsfeld von Michael Weiers (1937–2025) und wurde nach dessen Emeritie-
rung eingestellt. In den nach 2004 neu eingerichteten Studiengängen fand die zentral-
asiatische Turkologie kaum mehr Berücksichtigung. Eine Ausnahme bilden gelegent-
lich von Stefan Georg94 abgehaltene turkologische Veranstaltungen. 

Literaturverzeichnis 

Ağcagül, Sevgi, und Henning Sievert (Hg.). Kitāb-ı Hedāyā: Studien zum Osmanischen 
Reich und seinen Nachbargebieten. Festschrift zu Ehren von Hedda Reindl-Kiel. 
Osmanistische Studien, 8. Göttingen: V&R, 2020. 

Amtliches Verzeichniß des Personals und der Studirenden der Königlichen Rheinischen 
Friedrich-Wilhelms-Universität zu Bonn [Wintersemester 1842/1843] [digitale-
sammlungen.ulb.uni-bonn.de/periodical/titleinfo/819168]. 

Babinger, Franz. „Die türkischen Studien in Europa bis zum Auftreten Josef von 
Hammer Purgstalls“, Die Welt des Islams 7.3-4 (1919), 103-129. 

Benfey, Theodor. Geschichte der Sprachwissenschaft und Orientalischen Philologie in 
Deutschland seit dem Anfange des 19. Jahrhunderts mit einem Rückblick auf die 
früheren Zeiten. München: Cotta, 1869. 

Benzing, Johannes. Einführung in das Studium der Altaischen Philologie und der Turko-
logie. Wiesbaden: Harrassowitz, 1953. 

Bobzin, Hartmut. „Paret, Rudi (eigtl. Rudolf), Orientalist“, in: Neue Deutsche Biogra-
phie, Bd. 20 (Berlin: Duncker und Humblot, 2001), 64. 

                                                                      
92 Am Sprachlernzentrum der Universität Bonn, das am Institut für Sprach-, Medien- und Musik-

wissenschaft angesiedelt ist (www.ismm.uni-bonn.de/institut), werden seit langen Jahren ebenfalls 
Türkisch-Kurse aller Niveaustufen angeboten. 

93 Im Vorlesungsverzeichnis des Wintersemesters 1989/1999 ist sogar eine Veranstaltung zum 
Chaladsch, einer im Iran situierten Türksprache, aufgeführt. 

94 www.ioa.uni-bonn.de/mongtib/de/pers/per/pd-dr-stefan-georg/pd-dr-stefan-georg. 



192 Sevgi AĞCAGÜL  
 

 

Çakmur, Belma. Hofmannstahls Erzählung Die Frau ohne Schatten: Studien zu Werk 
und Innenwelt des Dichters. Ankara: Institut für Deutsche Sprache, 1952. 

———. Goethes Gedanken über Lebensordnung in seinem Trauerspiel „Die natürliche 
Tochter“. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1958. 

Conermann, Stephan. „Orientalistik“, in: Die Buchwissenschaften, hg. von Thomas 
Becker und Philip Rosin (Geschichte der Universität Bonn, 3. Göttingen: V&R, 
2018), 685-701. 

Eilers, Wilhelm. „Haug Martin, Orientalist“, in: Neue Deutsche Biographie, Bd. 8 (Ber-
lin: Duncker und Humblot, 1969), 91f. 

Emircan-Çakmur, Belma. Gel, Almanca öğrenelim: Komm, lernen wir Deutsch. Sprach-
kursus für Türken in Deutschland. Köln: Westdeutscher Rundfunk, 1970. 

Enger, Maximilian. Maverdii constitutiones politicae. Bonn: Marcus, 1853. 
———. De vita et scriptis Maverdii commentatio. Bonn: Lechner, 1851. 
Flemming, Barbara. „Neuere wissenschaftliche Arbeiten und Forschungsvorhaben zur 

Sprache, Geschichte und Kultur der vorosmanischen und osmanischen Türkei in 
der Bundesrepublik Deutschland seit 1968“, Turcica 5 (1975), 131-147. 

Gül, Bülent. „Almanya‘da Türkoloji Çalısmaları (Tarihî Gelişim, Türkologlar, Dergi-
ler)“, Türkbilig 11 (2006), 56-117. 

Hanisch, Ludmila. Die Nachfolger der Exegeten: Deutschsprachige Erforschung des Vorde-
ren Orients in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Wiesbaden: Harrassowitz, 2003. 

Haug, Martin. „Zendstudien“, ZDMG 9 (1855), 683-703. 
Hazai, György. Kurze Einführung in das Studium der türkischen Sprache. Wiesbaden: 

Harrassowitz, 1978. 
Heffening, Wilhelm. „Über Buch- und Druckwesen in der alten Türkei. Ein Bericht 

des Preußischen Gesandten zu Konstantinopel aus dem Jahre 1819“, ZDMG 100 
(1950), 592-599. 

———. Die türkischen Transkriptionstexte des Bartholomaeus Georgievits aus den 
Jahren 1544–1548. Ein Beitrag zur Geschichte des Osmanisch-Türkischen. Abhand-
lungen für die Kunde des Morgenlandes, xxvii, 2. Leipzig: DMG, 1942. 

Herzog, Christoph. „Notes on the Development of Turkish and Oriental Studies in 
the German Speaking Lands“, TALiD – Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi 
8.15 (2010), 7-76. 

Hoenerbach, Wilhelm (Hg.). Der Orient in der Forschung: Festschrift für Otto Spies 
zum 5. April 1966. Wiesbaden: Harrassowitz, 1967. 

Horten, Maximilian. Einführung in die türkische Sprache und Schrift. Halle: Niemeyer, 
1916. [Horten 1916a] 

———. Kleine Türkische Sprachlehre. Heidelberg: Groos, 1916. [Horten 1916b] 
Huschens, Franz Josef. „Der Bonner Bibliothekar und Orientalist Wilhelm Heffening 

(1894–1944): Eine bio-bibliographische Studie nebst einem Verzeichnis der aus 



 Im Wandel der Institutionen: Geschichte der Türkisch-Studien an der Universität Bonn 193 
 

 

seiner Privatbibliothek stammenden Druckschriften in den Beständen der Univer-
sitäts- und Landesbibliothek Bonn“, Ungedruckte Abschlussarbeit für das post-
graduale Fernstudium zum Wissenschaftlichen Bibliothekar am Institut für Biblio-
thekswissenschaft der Humboldt-Univeristät zu Berlin, 1997 [digitale-
sammlungen.ulb.uni-bonn.de/urn/urn:nbn:de:hbz:5:1-137330]. 

İleri, Esin. „Turkologie in der Bundesrepublik Deutschland – Argumente für einen 
Strukturwandel“, in: Türkische Sprachen und Literaturen: Materialien der ersten 
deutschen Turkologen-Konferenz Bamberg, 3.–6. Juli 1987, hg. von Ingeborg Bal-
dauf, Klaus Kreiser, und Semih Tezcan (Veröffentlichungen der Societas Uralo-
Altaica, 29. Wiesbaden: Harrassowitz, 1991), 181-199. 

Kahle, Paul. „Das Orientalische Seminar“, in: Geschichte der Rheinischen Friedrich-
Wilhelms-Universität zu Bonn am Rhein, Bd. 2: Institute und Seminare 1818–1933 
(Bonn: Cohen, 1933), 179-187. 

Kauz, Ralph. „Paul Kahle, China und Bonn“, in: Meyer et al., 2018, 117-124. 
Kirfel, Willibald. „Martin Haug 1827–1876“, in: Rheinische Friedrich-Wilhelms-

Universität Bonn 1970, 310ff. 
Kloosterhuis, Jürgen. „Zum Kennenlernen des Waffenbruders: Institutionen zur 

Vermittlung türkischer Kultur in Deutschland von 1915–1918 durch Auslands-
vereine – ein Schlaglicht auf die Anfänge der deutschen auswärtigen Kulturpolitik“, 
in: Kreiser und Karasek 1987, 101-112. 

Knabe, Lotte. „Busch, Clemens August, Diplomat“ in: Neue Deutsche Biographie, Bd. 3 
(Berlin: Duncker und Humblot, 1957), 59f. 

Kreiner, Josef. „Zur 100. Wiederkehr der Gründung des Seminars für Orientalische 
Sprachen“, Orientierungen 1 (1989), 1-24. 

Kreiser, Klaus. „Halbmond im letzten Viertel und die Konjunktur des Türkisch-Lernens 
während des Weltkriegs (1914–1918)“, in: Kreiser und Karasek 1987, 93-99. 

———. „Unfeierliche Beiträge zu 100 Jahren Orientalistik in Deutschland“, Orientie-
rungen 1 (1989), 25-36. 

———. Türkische Studien in Europa. Analecta Isisiana, 31. Istanbul: Isis, 1997. 
——— und Dieter Karasek (Hg.). Germano-Turcica: Zur Geschichte des Türkisch-

Lernens in den deutschsprachigen Ländern. Schriftenreihe der Universitätsbiblio-
thek, 4. Bamberg: Universitätsbibliothek, 1987. 

Littmann, Enno. Der deutsche Beitrag zur Wissenschaft vom Vorderen Orient. Stuttgart: 
Kohlhammer, 1942. 

Lugal, Mihin. „LUGAL, Mehmet Necati (1881–1964)“, Türkiye Diyanet Vakfı Islâm 
Ansiklopedisi 27 (Ankara: Türkiye Diyânet Vakfı, 2003), 218f. 

Mangold, Sabine. Eine „weltbürgerliche Wissenschaft“: Die Deutsche Orientalistik im 19. 
Jahrhundert. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2004. 



194 Sevgi AĞCAGÜL  
 

 

Menges, Karl H. The Turkic Languages and Peoples. An Introduction to Turkic Studies. 
Veröffentlichungen der Societas Uralo-Altaica, 42. Wiesbaden: Harrassowitz, 21995. 

Meyer, Harald, Christine Schirrmacher, und Ulrich Vollmer (Hg.). Die Bonner Orient- 
und Asienwissenschaften: Eine Geschichte in 22 Porträts. Themenband zur Zeit-
schrift Orientierungen, 2018. Gossenberg: Ostasien, 2018. 

Nagel, Tilman. „Otto Spies. Ein Nachruf“, Die Welt des Islams 21 (1981), 1-4. 
Noth, Albrecht. „Otto Spies (1901–1981)“, Der Islam 59.2 (1982), 185-188. 
Paret, Rudi. „Enno Littmann (1875–1958)“, ZDMG 29-30 (1959), 9-15. 
Reindl-Kiel, Hedda 2016. „Türkisch an der Universität Bonn. Historische Köpfe aus der 

zweiten Reihe.“ Vortrag im Rahmen der Ringvorlesung Fachgeschichte(n) als Wissen-
schaftsgeschichte – Historische Köpfe des Instituts für Orient- und Asienwissenschaften 
am 28. Juni 2016, Universität Bonn [Unveröffentlichtes Vortragsmanuskript]. 

———. „Willi Heffening (1894–1944): Ein historischer Kopf aus der zweiten Reihe. 
Türkische Studien an der Universität Bonn“, in: Meyer et al. 2018, 201-214. 
[Reindl-Kiel 2018a] 

———. „Zeki Velidi Togan (1890–1970): Ein großer Gelehrter auf bescheidenem 
Posten. Bonner Zwischenspiel“, in: Meyer et al. 2018, 167-190. [Reindl-Kiel 2018b] 

Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Hg.). Bonner Gelehrte: Beiträge zur 
Geschichte der Wissenschaften in Bonn – Sprachwissenschaften. 150 Jahre Rheinische 
Friedrich-Wilhelms-Universität zu Bonn 1818–1968, 8. Bonn: Bouvier, 1970, 

Schall, Anton. „Enno Littmann 1875–1958“, in: Rheinische Friedrich-Wilhelms-
Universität Bonn 1970, 338-344. 

Scheinhardt, Hartwig. „Neue Aufgaben der Turkologie in Deutschland“, Materialia 
Turcica 5 (1979), 86-99. 

Schirrmacher, Christine. „Der Theologe und Orientalist Paul Kahle (1875–1964) in 
den Speichen der NS-Diktatur“, in: Meyer et al. 2018, 85-116. 

Schütte, Hans-Wilm. Die Asienwissenschaften in Deutschland: Geschichte, Stand, Per-
spektiven. Hamburg: IFA, 2004. 

Schützinger, Heinrich. „Otto Spies (1901–1981)“, ZDMG 133 (1983), 10-17. 
Schützinger, Heinrich et al. „Die Geschichte der Orientalistik in Bonn“, in: Norm und 

Abweichung. 27. Deutscher Orientalistentag, Rheinische Friedrich-Wilhelms-
Universität Bonn (Programmheft). Bonn, 1998, 15-38. 

Şen, Gül. „Der Orientalist Otto Spies (1901–1981): Professor für Semitische Philolo-
gie und Islamkunde“, in: Meyer et al. 2018, 233-252. 

Şenlik, Ahmet Şefik. Ana Hatlarıyla Almanya Türkolojisi. Ankara, Kırklareli: SAGE & 
RumeliYA, 2021. 

Soysal, İsmail, und Eren, Mihin. Türk İncelemeleri Yapan Kuruluşlar (Kılavuz). Anka-
ra: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1977. 



Im Wandel der Institutionen: Geschichte der Türkisch-Studien an der Universität Bonn 195 

Spies, Otto. Türkischer Sprachführer. Grammatik, Gespräche, Redensarten. Unter Mitarbeit 
von Belma Emircan (Dümmlers Sprachführer, Bd. 16). Bonn: Dümmler, 1966. 

———. „Max Horten 1874–1945“, in: Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität 
Bonn 1970, 327ff. 

———, und Belma Emircan. Türkisch: Lehrbuch für Anfänger. Heidelberg: Groos, 1981. 
Studienführer Seminar für Orientalische Sprachen bei der Universität Bonn. Bonn: Se-

minar für Orientalische Sprachen [Jahrgänge 1974–1980]. 
Uçar, Erdem. „Otto Spies (1901–1981)“, Türkiye Diyanet Vakfı Islâm Ansiklopedisi 37. 

Ankara: Türkiye Diyânet Vakfı, 2009, 417. 
Váry, Hermann. „Das Studium der Turkologie an den Hochschulen der Bundesrepub-

lik Deutschland“, Materialia Turcica 4 (1978), 107-118. 
Vorlesungsverzeichnisse Rheinische-Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn: digitale-

sammlungen.ulb.uni-bonn.de/urn/urn:nbn:de:hbz:5:1-16152. 
Walravens, Hartmut. Aus dem Nachlass von Walther Heissing (1913–2005): Brief-

wechsel mit György Kara, Herbert Franke, György Hazai und Alice Sárközi sowie aus 
den Anfängen der Altaistenkonferenz (PIAC): Katalog mongolischer Blockdrucke in 
London. Norderstedt: BoD – Books on Demand, 2019. 

Wenig, Otto. Verzeichnis der Professoren und Dozenten der Rheinischen Friedrich-
Wilhelms-Universität zu Bonn 1818–1868. Bonn: Bouvier, 1968 

Wild, Stefan. „Nachtrag zur Bibliographie von Otto Spies“, Die Welt des Islams 21 
(1981), 5-8. 




