
ORIENTIERUNGEN  
Zeitschrift zur Kultur Asiens 

Herausgegeben von 
Berthold Damshäuser,  

Harald Meyer 
und 

Dorothee Schaab-Hanke 

36 (2025) 

OSTASIEN Verlag 



Orientierungen 36 (2025) 

Inhalt 

Nachrufe 

Peter Pantzer (1942–2025) – ein persönlicher Nachruf (Harald MEYER) 3

Michael Weiers (1937–2025) (Stefan GEORG) 9

Britta-Maria Gruber (1955–2025) (Ishayahu LANDA und Ralph KAUZ) 13

Klaus Sagaster (1933–2025) (Peter SCHWIEGER) 15

Artikel 

Robert F. WITTKAMP 19 
How to Commence a Cosmogony: Chinese Encyclopedias,  
the Making of the Nihon shoki, and Japanese Source Criticism 

Benjamin Jeremias SCHMIDT 
Die Rolle der Infrajustiz in der Konfliktregulierung des frühneuzeitlichen Japan:  
Eine exemplarische Untersuchung anhand von Quellen des Dorfes Ōsone 

55 

Dorothee SCHAAB-HANKE 
Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre?  
Zu jenem „anderen Philosophen von großem Ruhm“ 

97 

Harald MEYER 
Gesamtdarstellungen und Fragmente der Literaturgeschichte Japans:  
Ein historischer Rückblick sowie ideen- und geistesgeschichtlicher Ausblick 

137 

Harald MEYER 
Fragmente der Literaturgeschichte Japans I:  
Anfänge der Moderne in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts 

171 

Markus BÖTEFÜR 
Vom Duellanten zum Völkerkundler: 
Franz Wilhelm Junghuhn auf Sumatra 

213 

Hartmut WALRAVENS 
Anton Schiefner as Albrecht Weber’s Correspondent 

231 



IV Inhalt

239 

263 

271 

285 

293 

315 

322 

Hartmut WALRAVENS 
Der Kunsthistoriker Osvald Sirén (1879–1966) in Korrespondenz mit deut-
schen Kollegen (1930–1949) 

Michael KNÜPPEL 
Die Dunganen von Miljanfan 

Agus R. SARJONO 
Latest Developments in Indonesian Literature:  
The Birth of the Essay Poetry Generation 

Berthold DAMSHÄUSER 
Angkatan Puisi Esai: A Sui Generis Literary Generation in Indonesia 

Übersetzung 

Denny JA 
„Und Minah wurde doch enthauptet“: Ein Essay-Gedicht.  
Aus dem Indonesischen und mit einer Vorbemerkung von Berthold DAMSHÄUSER 

Rezensionen 
Liu Wenqing. Vermischte Gesänge: Eine Studie zu Li Qiaos Gedichtzyklus. Gossenberg:  
Ostasien, 2025 (Volker KLÖPSCH) 

Bei der Lektüre von Liu Wenqings Studie Vermischte Gesänge notiert (Manfred DAHMER) 

Nurlan Kenzheakhmet. European-Chinese Imperial Maps and Gazetteers Related to the  
Kazakh (Qazaq) Khanate and Its Adjacent Regions from the 16th to 19th Centuries.  
Gossenberg: Ostasien, 2023  (Hartmut WALRAVENS) 

324 

Wolfgang Schwentkers. Geschichte Japans. München: C.H. Beck, 2022 (Markus BÖTEFÜR) 329 

Kuwayama Yukiko 桑山裕喜子. Ki (気), Fühlen und Empfinden: Eine linguistische Phäno-
menologie vorprädikativer Erfahrungsformen. Baden-Baden: Karl Alber, 2023 (Hendrik 
GROTH) 

331 

Sung Un Gang. The Making of Modern Subjects: Public Discourses on Korean Female  
Spectators in the Early Twentieth Century. Bielefeld: Transcript, 2024 (Alexandra FUHR) 

336 

IM Hyug Baeg 임혁백 und KU Jae Hoe 구재회. Mongering North Korean Democracy for Inter-
Korean Peace: Democratization in North Korea and Inter-Korean Peace. Seoul: Korea Uni-
versity Press, 2015 (Lea FEHRENBACH) 

339 

Martin Hanke
Rechteck



ORIENTIERUNGEN 36 (2025) 

Rezensionen 

Vermischte Gesänge: Eine Studie zu Li Qiaos Gedichtzyklus, von Liu Wenqing. VIII 
+ 311 Seiten. Deutsche Ostasienstudien 41. Gossenberg: Ostasien Verlag, 2025. ISBN 
978-3-911262-11-8 

Li bitte wer? Selbst unter den wenigen Fachleuten für ältere chinesische Lyrik dürfte 
der hier vorgestellte Dichter Li Qiao 李嶠 (645–714) ein unbeschriebenes Blatt sein, 
und zwar dermaßen unbekannt, dass man sich anscheinend nicht einmal auf eine ein-
heitliche Aussprache einigen kann. Die Verfasserin Liu Wenqing, mit der vorliegen-
den Arbeit an der Universität Münster promoviert und inzwischen nach China zu-
rückgekehrt, legt sich auf Li Qiao fest, während die westlichen Literaturgeschichten 
und Nachschlagewerke, sofern sie den Namen des Dichters überhaupt anführen, die 
Lesung Li Jiao vorziehen (weswegen auch ich dabei bleiben werde). In Wolfgang 
Kubins umfangreicher Geschichte der chinesischen Literatur findet der Dichter kei-
nerlei Erwähnung, und es dürfte kein Zufall sein, dass es mit Tamotsu Satō ein japa-
nischer Gelehrter ist, der in William H. Nienhausers Companion to Traditional 
Chinese Literature die Person Li Jiao und dessen dichterisches Werk vorstellt. In 
Japan hat es nämlich mehr Wertschätzung erfahren als im Land seiner Herkunft. 

Die Verfasserin betritt mit ihrer Arbeit demnach Neuland. Dies gilt weniger 
für das Genre des yongwu shi 詠物詩 („Gedichte, die Dinge besingen“) als solches, 
denn dazu sind in den letzten Jahren einige Aufsätze wie auch Übersetzungen 
erschienen, als um das abgehandelte Werk, einen kolossalen Zyklus von 120 Ge-
dichten, der wie ein riesiger Findling in den Fundamenten der chinesischen Poesie 
schlummert, ohne dass jemand seine Herkunft und seinen Wert so recht einzu-
schätzen wüsste. Der Verfasser ist in der frühen Tang-Zeit zu verorten, also in dem 
Zeitraum, in dem die chinesische Dichtung zu einer neuen Formsprache fand und 
den Weg zur Blüte der Hohen Tang einschlug. Welchen Beitrag hat Li Jiao hierbei 
geleistet? Ist ihm durch die bisherige Missachtung von Seiten der Philologen wie 
auch der Leser gar Unrecht widerfahren? Wer das Buch in die Hand nimmt, ver-
spricht sich Antwort auf diese Fragen. 

Die Vermischten Gesänge sind unter verschiedenen Titeln überliefert: Zayong 
雜詠, Baiershi yong 百二十詠, Bainian yong 百廿詠. Wegen der fast durchweg 
einsilbigen Gedichttitel – das Musikinstrument Pipa 琵琶 bildet die einzige Aus-
nahme – ist auch die Bezeichnung „Gedichte mit einsilbigem Titel“ (Danti shi 單
題詩) überliefert. Die Sämtlichen Gedichte der Tang enthalten den Zyklus in Buch 
59 und 60 zwar ohne eine gemeinsame Überschrift und ohne jegliche Untergliede-



316 Rezensionen  
 
rung der 120 Einzelgedichte, doch schon ein flüchtiger Blick auf die einheitliche 
Form des fünfsilbigen Regelgedichts (wulü 五律) und die Reihung der Themen 
macht den zyklischen Charakter des Werkes deutlich. Nicht 120 beliebige Dinge 
werden besungen, sondern diese finden sich thematisch miteinander verknüpft 
und sollen nach Möglichkeit die Gesamtheit unseres Kosmos darstellen. Da die 
chinesische Welt bekanntlich aus zehntausend Dingen (wanwu 萬物) besteht, 
müssen Sonne, Mond und Sterne eben exemplarisch für die Gestirne insgesamt 
oder Perle und Jade für jede Art von Schmuck stehen. 

Einsichtiger wird die Gliederung des Stoffes, wenn man die in Japan erhaltene 
Version des Werkes hinzuzieht, die dem vorliegenden Buch beigefügt ist (S. 233-
239): Mit zwölf Blöcken à zehn Gedichten folgt der Zyklus einer strengen Sym-
metrie, an der sich auch Liu Wenqing in ihrer Studie ausrichtet (S. 36-38). Alle 
120 Gedichte zu übersetzen und auszulegen hätte sicherlich den Rahmen einer 
Doktorarbeit gesprengt. Sie trifft daher die nachvollziehbare Entscheidung, aus 
jeder dieser zwölf Kategorien je ein Gedicht herauszugreifen, dieses ins Deutsche 
zu übertragen und sodann in aller Ausführlichkeit zu kommentieren (S. 58-163). 
Diese Gliederung überzeugt. Zusammen mit den einleitenden Ausführungen zum 
Genre yongwu shi 詠物詩 und zum „Kategorienbuch der Tang“ (S. 33-57) bilden 
diese Interpretationen den Hauptteil der vorliegenden Studie: 
 

Kategorie Ausgewähltes Gedicht 
  

Himmelsbilder (qianxiang 乾象) Mond (ri 日) 
Erdgestaltungen (kunyi 坤儀) Stein (shi 石) 
Duftende Gräser (fangcao 芳草) Taglilie (xuan 萱) 
Glückbringende Bäume (jiashu 嘉樹) Kiefer (song 松) 
Spirituelle Vögel (lingqin 靈禽) Phönix (feng 鳳) 
Glückverheißende Tiere (xiangshou 祥獸) Pferd (ma 馬) 
Wohnen und Leben (jiachu 家處) Wohnhaus (zhai 宅) 
Gebrauchsgüter und Vergnügungsgegenstände (fuwan 服玩) Wein (jiu 酒) 
Kulturgüter (wenwu 文物) Gedicht (shi 詩) 
Militärische Gerätschaften (wuqi 武器) Schwert (jian 劍) 
Musik und Darstellungskunst (yinyue 音樂) Flöte (di 笛) 
Jade und Stoff (yubo 玉帛) Jade (yu 玉) 

Wer sich mit dem Aufbau alter chinesischer Enzyklopädien auskennt, den wird diese 
Einteilung nicht verwundern, denn sie folgt vertrauten Mustern. Noch mehr als ein 
Jahrtausend später wird sich eine Anthologie von yongwu-Gedichten wie Yu Yans  



 Rezensionen 317 
 
俞琰 Lidai yongwu shixuan 歷代詠物詩選 (Vorwort 1724), auf die Liu Wenqing 
in ihrer Studie hinweist, auf ganz ähnliche Art und Weise gliedern. Die Begriffe 
sind adäquat übersetzt. Nur bei der Kategorie „spirituelle Vögel“ dürfte manch ein 
Leser ratlos sein und sich fragen, was damit gemeint sein könnte. Nicht auf Spiri-
tualität zielt der Begriff ling 靈, sondern auf eine wunderkräftige Wirkung oder 
symbolträchtige Bedeutung, die bestimmten Vögeln wie Phönix, Kranich oder 
Elster, meist im Rückgriff auf Mythen und Legenden, im Volksglauben zuerkannt 
werden. 

Die Verfasserin stellt zu Recht heraus, dass die Tang-Dynastie nicht nur als 
Blütezeit der Dichtung gilt, sondern dass in dieser Epoche auch die ältesten „Kate-
gorienbücher“ (leishu 類書) entstanden, die uns erhalten geblieben sind. Sie setzt 
die Entstehung dieser enzyklopädisch angeordneten Werke in einen Zusammen-
hang mit der Herausbildung geregelter Beamtenprüfungen, für die der Prüfungs-
stoff standardmäßig festgelegt war. Was lag näher, als das erforderliche Wissen in 
Handbüchern zusammenzufassen und in Merksprüchen aufzuarbeiten? Wir dür-
fen uns diese frühen Sammelwerke, die man als Vorläufer größerer und noch um-
fangreicherer Enzyklopädien verstehen kann, als eine Ansammlung von Zettel- 
oder Karteikästen vorstellen, und in der Tat verweist der Titel von Bai Juyis Bai shi 
liu tie 白氏六帖 in eben diese Richtung. Die gesammelten Stichwörter und Zitate 
wurden vom Autor nämlich auf Zetteln oder Tafeln niedergeschrieben und in 
sechs unterschiedliche Krüge geworfen, um sie dann am Ende zu ordnen und in 
Buchform zu veröffentlichen. 

Bai Juyis viel zitiertes, aber selten genutztes Werk, das eine Reihe von Erweite-
rungen und Nachahmungen nach sich zog, umfasst 1367 Begriffe zwischen Himmel 
und Erde – tian 天 und di 地 sind die beiden ersten Schlagwörter –, zu denen als 
Erklärung die unterschiedlichsten Belegstellen und Zitate zusammengetragen sind. 
Verfasst sind diese Texte in Prosa, und nur in den Zitaten finden sich Einsprengsel in 
Versform. Lesen im eigentlichen Sinne lässt sich ein solches Werk nicht. Es dient 
entweder als ein Nachschlagewerk oder als ein bunter Kasten von Bausteinen, aus 
denen sich ohne allzu große Mühe literarische Bauwerke (Gedichte wie auch Prosa) 
auftürmen lassen. Weit kurioser noch als Bai Juyis Bai shi liu tie wirkt ein zweites 
Werk, das Liu Wenqing heranzieht, um die Nähe der Gemischten Gesänge zu den 
Enzyklopädien der Tang-Zeit zu verdeutlichen. Es handelt sich um ein Werk mit 
dem Titel Mengqiu 蒙求, den man vielleicht mit „Wege aus der Einfalt“ übersetzen 
könnte. Liu Wenqing gibt ihn mit „Sinnsprüche zur Aufklärung“ wieder. 

Um den Autor und die Datierung seines Werks herrscht eine heftige Debatte, 
die hier nicht entschieden werden kann. Vermutlich handelt es sich bei Li Han 李



318 Rezensionen  
 
翰 (oder auch 李瀚) um einen Sohn des bekannteren Li Hua 李華 (714–774), 
und die Feststellung der Verfasserin, das Werk sei „vor dem Jahr 746 entstanden“, 
klingt plausibel. Die insgesamt 596 Knittelverse, aus denen das fragliche Opus 
besteht, sind (mit Ausnahme der letzten vier) alle nach demselben Schema gebaut: 
Die ersten beiden Silben geben einen Namen an, die letzten beiden ein Ereignis, 
einen Begriff oder eine Assoziation, die sich mit diesem Namen verbinden. Zwei 
Beispiele, die Liu Wenqing anführt (S. 55), lauten: 
 

卞和泣玉 Bian He weint um seine Jade. 
陳思七步 Der König Chensi schafft innerhalb von sieben Schritten [ein Gedicht]. 

Angesichts einer solchen Verknappung steht der Leser in der Regel ratlos. Man 
stelle sich eine entsprechende Tour de Force durch die eigene Geschichte und Lite-
ratur vor! Um die zwei Verse zu verstehen, muss er zum ersten die Geschichte aus 
dem Hanfeizi kennen, nach der ein gewisser Bian He eine kostbare Jade entdeckt, 
die er dem Herrscher überbringen will. Der Wert der Jade wird jedoch verkannt 
und sein Überbringer grausam verstümmelt. Zum zweiten muss er wissen, dass der 
Dichter Cao Zhi (192–232) den Titel eines Prinzen Si von Chen 陳思王 führte 
(„König Chensi“ ist insofern nicht korrekt) und dass er von seinem missgünstigen 
Bruder Cao Pi 曹丕 unter Androhung des Todes beauftragt wurde, in einem Zeit-
rahmen von sieben Schritten ein Gedicht zu verfassen, um sein Talent unter Be-
weis zu stellen. Beide Episoden gehören heute noch in China zum kulturellen 
Allgemeinwissen, doch diese Aussage trifft beileibe nicht auf all die anderen Merk-
verse zu. Für die breite Leserschaft dürfte das Werk damals wie heute ein Buch mit 
sieben Siegeln sein, das ohne ausführliche Anmerkungen unverständlich bleibt. 

Dreh- und Angelpunkt dieser Art von Literatur sind Anspielung und Zitat 
(diangu 典故), die allerdings stets einen breiten und vor allem gemeinsamen Bil-
dungshintergrund von Autor und Leser zur Voraussetzung haben. Fehlt dieses 
Wissen, mündet der Text in die Unverständlichkeit. Zu Recht hebt Liu Wenqing 
diesen Zusammenhang hervor (S. 133–145), wobei sie den fraglichen Terminus 
einengend mit „Anspielungen auf historische Begebenheiten“ wiedergibt. Nicht 
immer sind es jedoch geschichtliche Figuren und Ereignisse, auf die angespielt wird. 
Oft genug gilt der Bezug literarischen oder philosophischen Texten wie in dem 
oben angeführten Beispiel von der Jade des Bian He. Es böte sich eine übergreifen-
de Übersetzung mit „Anspielungen und Zitate“ an. Im Übrigen verschweigt die 
Verfasserin auch keineswegs kritische Stimmen, die eine solche Literatur als höl-
zern brandmarken und ihr einen Mangel an Lebendigkeit vorwerfen. Der ming-



 Rezensionen 319 
 
zeitliche Kritiker Wang Fuzhi 王夫之 (1619–1692) etwa schreibt, Li Jiaos Ge-
dichte seien dem „Pinsel eines Banausen“ entsprungen (S. 144). 

Damit der Leser dieser Besprechung einen ungefähren Eindruck von diesem so 
zwiespältig beurteilten Werk erhält, sei ihm eines der zwölf von Liu Wenqing über-
setzten Exempel hier vorgestellt. Mit Bedacht wird das in Sinn und Diktion ein-
fachste der Gedichte mit dem Thema „Die Kiefer“ ausgewählt. Es reicht immer noch 
aus, um die Schwierigkeiten zu erhellen, denen sich die Übersetzerin gegenübersah: 

鬱鬱高巖表，森森幽澗陲。鶴棲君子樹，風拂大夫枝。 
百尺條陰合，千年蓋影披。歲寒終不改，勁節幸君知。 
Hoch auf dem Berghang steht sie in prachtvollem Grün; 
 tief in der Schlucht ist sie abgelegen am Rande. 
Der Kranich lässt sich nieder auf dem Baum des Edlen; 
 sanft wiegt der Wind die Zweige des „Hohen Würdenträgers“. 
In hundert Ellen Höhe schließen dunkel ihre Äste sich zusammen; 
 sie werfen ihren Schatten auf den Boden über tausend Jahre. 
Sie steht da, unerschütterlich, selbst in strengster Kälte; 
 glücklich bist du, wenn du um diese Tugend weißt. 

Das Gedicht ist vergleichsweise gut verständlich. Beide Eingangsverse werden mit ei-
nem gedoppelten Attribut eingeleitet, und die Begriffe Edler und Hoher Würden-
träger belegen, dass hier nicht nur von einem Baum die Rede ist, sondern dass dieser 
für herausragende menschliche Qualitäten steht. Seit dem Seufzer des Konfuzius, 
dass man erst nach dem Einbruch der Kälte erkenne, als wie ausdauernd Kiefern und 
Zypressen sich erweisen (Gespräche IX, 27), steht der immergrüne Baum – kaum an-
ders als der deutsche Weihnachtsbaum – für Beständigkeit und Zuverlässigkeit. All das 
versteht und übersetzt Liu Wenqing korrekt – bis sie zum letzten Vers gelangt. Hier 
scheitert sie an dem Wort jun 君, das sie als Personalpronomen auffasst und mit „du“. 
wiedergibt. Diese Bedeutung jedoch ist abgeleitet. Das Schriftzeichen besteht aus einer 
Hand, die einen Stock schwingt, und einem Mund, der Befehle erteilt. Ursprünglich 
wird damit der Herrscher bezeichnet, und niemand anders ist hier gemeint. 

Die Verse behandeln das Lieblingsthema chinesischer Literaten: die Sorge um 
mangelnde Anerkennung des eigenen Talents und das Streben nach einer ange-
messenen Position. Ihre Schwierigkeit besteht darin, auf sich aufmerksam zu ma-
chen und die Konkurrenten auszustechen. Zahllose Anekdoten in den sogenann-
ten „Gesprächen über Dichtung“ handeln von diesen Anstrengungen, die oft ge-
nug in ein poetisches Gewand gekleidet sind. Insofern beziehen sich die Begriffe 
unerschütterlich und tugendhaft (jingjie 勁節), die den letzten Vers einleiten, nur 
vordergründig auf den Baum. In Wirklichkeit streicht er eigene Tugenden des 



320 Rezensionen  
 
lyrischen Ich heraus, und dieses darf sich glücklich (xing 幸) preisen, wenn der 
Herrscher ihm tatsächlich seine Aufmerksamkeit schenkt. 

Das Beispiel zeigt, dass es zuweilen nicht reicht, Baustein an Baustein aneinan-
derzureihen, wenn darüber der Blick auf das Ganze verlorengeht. Die Verfasserin 
trägt mit großem Fleiß die zahllosen Querverweise und Anspielungen zusammen 
und erklärt sie mit beachtlicher Geduld. Zuweilen geht ihr dabei der kritische 
Abstand verloren, so etwa, wenn sie schreibt, ein Gedicht wirke „trotz der vielen 
Zitate wie aus einem Guss“ (S. 63). Es fällt dem Rezensenten schwer, ihr in dieser 
Einschätzung zu folgen. Manch einen Leser könnten Zweifel befallen, ob es sich 
bei dieser Aneinanderreihung fertiger Versatzstücke überhaupt um Dichtung 
handelt. Die Künstliche Intelligenz, die derzeit in aller Munde ist, würde jedenfalls 
reichliches Material vorfinden und wäre zweifellos schon heute in der Lage, Acht-
zeiler im Stil der Vermischten Gesänge von Li Jiao zu verfassen. 

Vor geraumer Zeit wagte ein kecker Kritiker einmal den Ausspruch, man müs-
se sich den chinesischen Dichter als einen Wiederkäuer vorstellen. Li Jiaos Gedich-
te wären hierfür ein vortrefflicher Beleg. Den Leser beschleicht schnell der Ver-
dacht, dass in all den vielen Versen kein einziger eigener Gedanke des Dichters zu 
finden ist. Allerdings sollte sich der westliche Kritiker auch darüber im Klaren sein, 
dass Originalität in diesem Falle wohl kaum angestrebt war, sondern dass es Li Jiao 
darum ging, einen Baukasten von Themen, Motiven und Bildern zusam-
menzutragen. Man könnte gar versucht sein, die klassische Definition von dem, 
was ein Gedicht sei, einfach einmal umzukehren. Dann würde aus der Formel shi 
yan zhi 詩言志 („Dichtung spricht von den Absichten des Herzens“) die Floskel 
shi zhi yan 詩志言: „Dichtung zeichnet Worte auf.“ Man wird dem Werk am 
ehesten gerecht, wenn man es, wie Stephen Owen das tut, als Handbuch der poeti-
schen Rhetorik einordnet. Zu Herzen gehen die Verse nicht. 

Als germanistische Zugabe, die der Titel nicht erwarten lässt, enthält das Buch 
einen Abschnitt, in dem das chinesische Yongwu-Gedicht mit dem deutschen 
Dinggedicht verglichen wird (S. 165-182). Drei deutsche Gedichte, nämlich Mö-
rikes „Auf eine Lampe“, C. F. Meyers „Zwei Segel“ und Rilkes „Panther“, werden 
ihrem Pendant aus dem Zyklus der Vermischten Gesänge gegenübergestellt, ohne 
dass dieser Vergleich tiefere Einsichten vermittelte. Zu deutlich wird, dass wir uns 
hier in zwei unterschiedlichen poetischen Welten bewegen. Diese Divergenz stellt 
Liu Wenqing selbst fest, wenn sie beim Vergleich der beiden Panther-Gedichte 
anmerkt, Li Jiaos Bild gehe „offenbar nicht aus der persönlichen Beobachtung des 
Dichters hervor, sondern einzig aus der überlieferten Literatur. Anders als Rilke 
braucht der Tang-Dichter Li Qiao für sein Gedicht auch keinen echten Panther 



 Rezensionen 321 
 
vor Augen zu haben, denn er kann sich völlig auf die Werke aus der Vergangenheit 
stützen, unter anderem aus dem Kanon des Konfuzianismus. Die acht Verse setzen 
sich aus sieben Zitaten zusammen“ (S. 178-179). 

Der Kritiker fühlt sich an eines von Rilkes Sonetten an Orpheus (II.4) erinnert, 
welches das Einhorn zum Thema hat und mit dem Vers beginnt: „O dieses ist das 
Tier, das es nicht giebt.“ Es darf für den Dichter keine zu schwere Aufgabe sein, ein 
Ding zu besingen, das er noch nie gesehen hat, so wie Dürer ein Rhinozeros in 
Holz schneidet, das er nur vom Hörensagen kennt. Doch weder Rilke noch Dürer 
würden sich in ihrer Eingebung allein auf verstaubte Klassiker verlassen. Zu be-
denken bleibt auch, dass der Begriff Dinggedicht in Deutschland erst im 20. Jahr-
hundert geprägt wurde, um das poetische Schaffen Rilkes in den Neuen Gedichten 
zu charakterisieren, während das Yongwu-Gedicht in China eine Geschichte von 
zwei Jahrtausenden aufweist. Die Suche nach Gemeinsamkeiten wirkt da oft ange-
strengt. Eine geschicktere Auswahl der Beispiele wäre von Vorteil gewesen. Es fällt 
auf, dass immer wieder die drei oben genannten Titel angeführt werden, wenn 
vom deutschen Dinggedicht die Rede ist. Eine Dissertation darf aber ruhig über 
den Tellerrand des Wikipedia-Eintrags hinausschauen. 

Ein besonderer Vorzug der Studie ist, dass Liu Wenqing die Rezeptions- und 
Wirkungsgeschichte der Vermischten Gesänge ausführlich darlegt (S. 183-226) und 
dabei ein besonderes Augenmerk auf Japan richtet, wo das Werk, wie eingangs er-
wähnt, größere Beachtung fand als in der Heimat. Die genaue Beschreibung der ins-
gesamt acht in Japan erhaltenen Manuskripte, über unterschiedliche Bibliotheken 
verstreut, sowie der dazu entstandenen Kommentierungen dürfte sich für weitere 
Forschungen als hilfreich erweisen. Auch die in Dunhuang gefundenen Handschrif-
ten von insgesamt 19 Gedichten, denen ebenfalls bereits ein umfangreicher Kom-
mentar beigegeben ist, lässt die Verfasserin nicht unerwähnt (S. 29-31). 

Insgesamt gesehen handelt es sich beim vorliegenden Buch um eine sehr an-
spruchsvolle Arbeit, die mit Fleiß und Bravour bewältigt wurde. Hier wird im Bereich 
der chinesischen Poetik und Poesie Terra incognita betreten und auf methodisch ein-
drucksvolle Weise erschlossen. Die Verfasserin macht uns die Struktur, den Inhalt 
und die Zielrichtung der Vermischten Gesänge zugänglich und leistet damit einen be-
achtlichen Beitrag zu unserem Verständnis der frühen Tang-Dichtung. Insofern wird 
jeder Leser, der sich für die Poesie dieser Epoche begeistert, das Buch mit Gewinn 
zur Hand nehmen. Zum Bewunderer von Li Jiaos Dichtung wird er kaum werden. 

Zu loben bleibt noch die vorzügliche Gestaltung des Buches, angefangen vom 
gelungenen Aufbau über den angemessenen Sprachstil bis hin zur (druck)fehler-
freien Rechtschreibung. Der Lorbeer hierfür dürfte zu gleichen Teilen auf die Au-



322 Rezensionen

torin, die Betreuer und den Verlag aufzuteilen sein. Die Beigabe der chinesischen 
Originale ist für die Lektüre sowie die Überprüfung der Übersetzungen von großem 
Vorteil. Bedauerlich bleibt allerdings, dass im Anhang zwar ein Glossar mit Namen, 
Titel und Stichwörtern beigegeben ist, die Seitenverweise aber, die das Glossar erst 
wirklich nutzbar gemacht hätten, fehlen. 

Zwei Missverständnisse seien abschließend noch angesprochen: Bei youxian 游
仙 handelt es sich keinesfalls um „wandernde Unsterbliche“ (S. 100), sondern um 
ein beliebtes Thema der frühen chinesischen Poesie, bei dem Reisen zu den Un-
sterblichen beschrieben werden. Der Gedichttitel Longxi xing 隴西行 beinhaltet 
zudem keine „Fahrt nach Longxi“ (S. 63). Longxi als Ortsname zu verstehen, ist 
richtig, doch der Begriff xing 行 bezeichnet eine poetische Untergattung, die dem 
Bereich der Musikamtslieder zugeordnet ist: Erzählgedichte, die in Stil und Inhalt 
einer Ballade ähneln. Der Titel ließe sich mit „Weise aus Longxi“ wiedergeben. 

 Volker Klöpsch
Krefeld 




